




OS SETE SACRAMENTOS 
 
E 
 

PRÉDICAS DE ADVERTÊNCIA



OS SETE SACRAMENTOS
Recebido pela Voz Interna por

Princesa Mary Karadja, de Locarno

PRÉDICAS DE ADVERTÊNCIA
Recebido pela Voz Interna por

Gottfried Mayerhofer

Traduzido por Yolanda Linau
Revisado por Yolanda Linau

Direitos de tradução reservados

Copyright by Yolanda Linau

UNIÃO NEOTEOSÓFICA
www.neoteosofia.org.br

Edição 2024

http://www.neoteosofia.org.br


ÍNDICE

OS SETE SACRAMENTOS
PREFÁCIO......................................................................................................................... 9

OS SETE SACRAMENTOS..........................................................................................11

PRIMEIRO SACRAMENTO: O BATISMO................................................................21

SEGUNDO SACRAMENTO: A CRISMA..................................................................27

TERCEIRO SACRAMENTO: A COMUNHÃO..........................................................33

QUARTO SACRAMENTO: A CONFISSÃO..............................................................37

QUINTO SACRAMENTO: A EXTREMA-UNÇÃO..................................................38

SEXTO SACRAMENTO: A ORDENAÇÃO...............................................................41

SÉTIMO SACRAMENTO: O MATRIMÔNIO...........................................................46

EPÍLOGO.........................................................................................................................47

PRÉDICAS DE ADVERTÊNCIA
DADOS BIOGRÁFICOS...............................................................................................52

PRÉDICAS DE ADVERTÊNCIA..................................................................................53





S eria ilógico admitirmos que a Bíblia fosse a 
cristalização de todas as Revelações. Só os que se 
apegam à letra e desconhecem as Suas Promessas 

alimentam tal compreensão. Não é Ele sempre o Mesmo? “E 
a Palavra do Senhor veio a mim”, dizia o profeta. Hoje, o 
Senhor diz: “Quem quiser falar Comigo, que venha a Mim, e 
Eu lhe darei, no seu coração, a resposta.”

Qual traço luminoso, projeta-se o conhecimento da 
Voz Interna, e a revelação mais importante foi transmitida 
no idioma alemão durante os anos de 1840 a 1864 a um 
homem simples chamado Jacob Lorber. A Obra Principal, 
a coroação de todas as demais, é “O Grande Evangelho de 
João” em 11 volumes. São narrativas profundas de todas as 
Palavras de Jesus, os segredos de Sua Pessoa e sua Doutrina de 
Amor e de Fé! A Criação surge diante dos nossos olhos como 
um acontecimento relevante e metas de Evolução. Perguntas 
com relação à vida são esclarecidas neste Verbo Divino, de 
maneira clara e compreensível. Ao lado da Bíblia o mundo 
jamais conheceu Obra Semelhante, sendo na Alemanha 
considerada “Obra Cultural”.



Obras da Nova Revelação
O Grande Evangelho de João – 11 volumes
A Criação de Deus – 3 volumes
A Infância de Jesus
O Menino Jesus no Templo
O Decálogo (Os Dez Mandamentos de Deus)
Bispo Martim
Roberto Blum – 2 volumes
A Terra e a Lua
A Mosca
Sexta-Feira da Paixão e A Caminho de Emaús
Os Sete Sacramentos e Prédicas de Advertência
Correspondência entre Jesus e Abgarus
Explicações de Textos da Escritura Sagrada
Palavras do Verbo
(incluindo: A Redenção e Epístola de Paulo à Comunidade em Laodiceia)

Mensagens do Pai
As Sete Palavras de Jesus na Cruz
(incluindo: O Ressurrecto e Judas Iscariotes)

Prédicas do Senhor
Cenas Admiráveis da Vida de Jesus – 2 volumes
Sol Natural



Os sete sacramentos

9

PREFÁCIO

Esta Revelação, recebida pela princesa Mary Karadja em 
Locarno (Suíça), traz à humanidade um ensinamento inédi-
to, despretensioso, porém de profundo saber. O livreto che-
gou às nossas mãos através da Fundadora das Obras da Nova 
Revelação em Bietigheim, Alemanha, em 1950, sem a me-
nor referência quanto à princesa, totalmente desconhecida, 
e segundo nos parece, publicou seu trabalho excepcional por 
conta própria.

A análise feita a cada sacramento dispensa qualquer co-
mentário, pois não deixa a menor dúvida quanto à sua Ori-
gem Divina. O Senhor, em Sua Infinita Misericórdia, houve 
por bem esclarecer ao mundo um problema até hoje incom-
preendido e deturpado. Sua divulgação e aceitação pelos di-
rigentes políticos, sociais e religiosos redundaria numa trans-
formação à última hora, pois o prenúncio de um cataclismo, 
no Final dos Tempos, só não atingirá os que crerem na Vida 
Eterna e na Salvação verdadeira pelo Cristo renascido em nós!

Rio de Janeiro, agosto de 1975
Yolanda Henriqueta Linau

OS SETE SACRAMENTOS





Os sete sacramentos

11

OS SETE SACRAMENTOS
(iluminando sete segredos)

De acordo com a explicação ortodoxa, os sete sacramen-
tos constituem meios de graça prescritos e indispensáveis à 
bem-aventurança. Eles são instrumentos da Vida Eterna, e 
devem transmitir aos crentes os dons internos e espirituais 
através de provas externas e visíveis.

Como, pois, é possível que esses Recursos Divinos, 
destinados a unir os membros da igreja, puderam provocar 
dissensões?

A resposta é simples. Os sacramentos perderam o seu sig-
nificado original, desvirtuando-se em meras cerimônias ritu-
ais, impossibilitados, portanto, de transmitirem as bênçãos, 
motivo de sua primordial instituição. Destarte esses visíveis 
fracassos dão base a dúvidas sérias, quanto ao seu sentido e 
sua finalidade.

Durante a reforma, implantada por Lutero, cinco dos 
sacramentos foram simplesmente renegados como “inúteis” 
para a bem-aventurança da alma; se Lutero houvesse tido 
uma verdadeira compreensão do real significado dos sacra-
mentos, não se teria apressado na mutilação.



Mary Karadja

12

Uma coisa é certa, jamais teria sido possível efetuar-se 
uma reforma, tampouco seria ela necessária, se a Igreja Roma-
na ficasse no poder da Gnosis (ciência mística). O conheci-
mento do significado espiritual dos mistérios se denominava, 
na antiguidade, de potestas clavium (o poder das chaves). Esse 
poder de há muito deixou de ser herança da Igreja Romana.

Durante os primeiros séculos da era cristã, tal conheci-
mento ficou em mãos de diversas seitas ocultas, motivo por 
que foram cruelmente perseguidas pelos sacerdotes. Hoje em 
dia, a igreja perdeu em várias regiões o poder para impor cas-
tigos físicos àqueles que não compartilham de seus dogmas. 
O ódio teológico, porém, continua, tanto que se incentivam 
os cristãos a odiarem, condenarem e perseguirem certas opi-
niões livres como heresias, ou talvez como crimes políticos.

Lutero denomina todos os que duvidam do efeito do ba-
tismo aplicado em menores “demônios obsedados por outros, 
piores!” Tal linguagem impetuosa não influi na mentalidade 
atual! O espírito de intolerância desaparece pouco a pouco 
— e é de se esperar que em dias vindouros sejam as criaturas 
julgadas de acordo com suas obras, e não mais pela sua cren-
ça rigorosa em certos dogmas.

É de suma importância o fato de que quase todos os 
prosélitos, perseguidos em virtude de sua opinião divergente, 
eram pessoas de profunda convicção religiosa. Eis por que não 
se deve classificar de ateísmo o menosprezo para com rituais 
externos. São Irineu nos ensinou que os gnósticos declaravam 
como inúteis todos os sacramentos externos e materiais. Sua 



Os sete sacramentos

13

única meta era a iluminação da alma! Era tudo que almeja-
vam! Seria justo considerar tal modo de pensar como prova de 
especial ateísmo? Não! Os gnósticos não desprezavam a Graça 
Divina, em absoluto. Seria estranho que pessoas evidente-
mente esforçadas na conquista da Vida Eterna manifestassem 
desdém quanto aos meios instituídos! Que motivo teria le-
vado o clero ortodoxo a perseguir os gnósticos? A verdadeira 
causa é que eles, tanto quanto os místicos, recusavam a ali-
mentar-se de cascas. Só não as desprezavam enquanto enco-
briam a semente viva. (Casca é tudo que se refere à cerimônia 
empregada no serviço cultual). O cristão de hoje também já 
compreendeu que os símbolos externos se justificam enquan-
to transmitem a prometida Graça interna; não o fazendo, são 
eles apenas superstições, indignas de um raciocínio culto.

Isso não representa menosprezo pelos sacramentos. Pelo 
contrário, o respeito profundo pelos meios designados impõe 
um veto contra sua aplicação indistinta a pessoas indignas. 
Isso, aliás, confirma a opinião dos apóstolos da Igreja Ori-
ginal. É expressamente esclarecido que os símbolos externos 
apenas transmitem a Graça interna aos crentes, isto é, sendo 
conferidos a não crentes, os sacramentos nada mais são que 
provas externas, destituídas de qualquer vestígio de Graça es-
piritual. Eis o ponto que deu início à apostasia geral da cren-
ça católica.

Ela, a Igreja de Roma, baseia-se no princípio de que os 
sacramentos, de acordo com sua natureza, são mediadores da 
Graça de Jesus e transmitem-na à alma.



Mary Karadja

14

O concílio de Triente excomungava todos os que nega-
vam serem os sacramentos Graças autônomas (ex opere opera-
to). A cerimônia solene é considerada feitiço ou fórmula de 
conjuração, tendo como efeito resultados mágicos. O atual 
estado das comunidades cristãs testemunha ser a doutrina 
estéril e um engano lastimoso, apropriados a despertar senti-
mentos de suposta segurança no coração das criaturas.

Todas as igrejas reformadas afirmam ser a Graça insepará-
vel da voluntária aceitação dos sacramentos. Naturalmente! A 
carência de resultados e promessas obtidas obrigam-nas a tal 
confissão. Mas essa afirmação não deixa de ser perigosa, uma 
vez que provoca as seguintes indagações: se os sacramentos 
são incapazes de transmitir Graças, qual sua finalidade no em-
prego eclesiástico? De que servem os doutos tão bem pagos, se 
não podem realmente ajudar às criaturas?

A compreensão da Igreja Católica em relação aos sete sa-
cramentos é teoricamente certa; no entanto, também não de-
monstra vislumbre do Espírito Santo Vivificador. Se fossem 
dados como deveriam — em Espírito e Verdade —, incontes-
tavelmente efetuariam uma transformação na criatura! O ex 
opere operato, o efeito mágico, só se torna patente quando o 
doador, compenetrado do Espírito Santo, transmite a semen-
te viva àquele que, pleno de fé no Cristo, está em condições à 
mesma; pois será nulo o efeito quando se distribuírem cascas 
como se fossem sementes.



Os sete sacramentos

15

O NÚMERO SETE

O número exato dos sacramentos já foi repetido motivo 
para discussões. A Igreja Católica positiva o número “sete”, 
embora de há muito deixasse de saber o porquê. De acordo 
com o Verbo Divino, são eles:

1 — O Batismo
2 — A Crisma
3 — A Comunhão
4 — A Confissão
5 — A Extrema-Unção
6 — A Ordenação
7 — O Matrimônio
Sempre foram designados nessa sequência. Isso prova que 

já os patriarcas — tendo fixado essa ordem — eram “Inicia-
dos” e conhecedores da razão pela qual os sacramentos de-
viam seguir nessa e não em outra ordem.

Considerada do ponto de vista humano, tal ordem se 
apresenta estranha. Por isso, Goethe sugeriu que o matrimô-
nio deveria ser o primeiro sacramento, porquanto o nasci-
mento do filho teria que sucedê-lo.

A Igreja Anglicana não desprezou inteiramente os 
“cinco sacramentos inferiores”; classificou, porém, a extre-
ma-unção como o último. Isso parece lógico, pois se os sa-
cramentos fossem apenas cerimônias externas, sem sentido 
espiritual, não haveria motivo que impedisse a classifica-
ção da ordenação e do matrimônio no final da sequência. 



Mary Karadja

16

Entretanto, a lógica humana e a Sabedoria Divina geral-
mente estão em desacordo. Existem motivos concludentes 
para que a extrema-unção seja o quinto e o matrimônio, o 
último sacramento. Tais motivos serão posteriormente di-
vulgados. Antes, porém, é preciso demonstrar que a Igreja 
Romana — embora possua grande mérito de ter mantido 
a ordem dos sacramentos — cortou-lhes o elo de ligação. 
Uma só pessoa não poderá receber todos eles, pois quem 
aceitar o sexto — a ordenação — é, ipso facto, excluído 
para sempre do sétimo, o matrimônio! Eis o que consegue 
a arbitrariedade humana!

Os sete sacramentos são degraus de uma escada invisível 
unindo Céu e Terra; todos eles são necessários, não se poden-
do omitir um sequer, sem se arcar com as consequências. Se se 
tirasse um anel de uma corrente, ela não mais completaria sua 
finalidade. O simples fato da manutenção fiel dos sacramen-
tos não deixa de constituir uma honra para a Igreja Católica. 
Os reformadores se desfizeram dos mistérios, porquanto nada 
entendiam, provocando uma ruína no conhecimento da evo-
lução espiritual.

Com referência aos sacramentos, o arcebispo Cramer er-
rou ao afirmar não haver motivo básico para declarar o núme-
ro sete como exato.

O conhecimento sistemático dos estados evolutivos pro-
gressivos foi o grande segredo revelado nos velhos mistérios. 
Os sete sacramentos são degraus da escada mística vista em 
sonho pelo patriarca Jacob.



Os sete sacramentos

17

Tal escada era bem conhecida pelos iniciadores do Egito, 
México, Índia, Pérsia e Grécia. Para os egípcios, o Salvador 
— Hórus —, nascido da virgem, era conhecido sob o título: 
Tep-F-Xet, isto é, Senhor da escada. Encontramos esse sím-
bolo, a escada, tanto no culto de Mitra (deus ariano da luz, 
combatente das trevas), quanto na Fonte da Vida, na Grande 
Pirâmide, sendo sete o número dos degraus.

O reverendo J. Oliver, Washington, explica que a escada 
com os sete degraus é designada nos mistérios hindus como 
a aproximação da alma à perfeição. Humboldt diz em seu 
livro “Pesquisas na América” o seguinte: A subida ao cume da 
montanha paradisíaca de Deus, por meio de uma pirâmide de 
sete degraus, era um hábito antigo nos incas, muito antes que 
Jacob recebesse aquela visão.

Como nenhum dos reformadores possuísse uma com-
preensão exata do sentido espiritual das pirâmides, nem dos 
sacramentos, mantiveram apenas dois, rejeitando o resto. No 
catecismo luterano, eles nem são mencionados. A Igreja An-
glicana, não agindo tão radicalmente, acentua a importância 
do batismo e da comunhão, declarando serem os restantes 
“sacramentos de menos importância”. Basta imaginar-se uma 
escada na qual apenas estejam intactos o primeiro e o terceiro 
degraus: como se poderia estabelecer uma ponte sobre o abis-
mo entre Céu e Terra? Na doutrina católica, todos os degraus 
estão incólumes; a escada, porém, acha-se ao rés do chão e 
enquanto assim permanecer, não poderá ser usada. Possa o es-
pírito da Verdade iluminar finalmente os guias, despertando 



Mary Karadja

18

em seus corações a boa vontade, para fazerem com que ela seja 
erguida para o Céu.

Após esse preâmbulo, vamos analisar o sentido original 
dos sacramentos. A palavra sacramentum é tradução latina do 
grego mysterion e significa: segredo. Esse segredo era o co-
nhecimento da Grande Verdade Central, contida nos antigos 
mistérios da Verdade essencial como base de todas as religiões, 
mesmo as distantes de merecer tal denominação.

Renascimento — é a preciosa semente maravilhosa ocul-
ta nas cascas das cerimônias públicas. Renascimento é uma 
palavra familiarizada a todos os cristãos; no entanto, muito 
poucos compreendem seu sentido, pois tornou-se expressão 
corriqueira no vocabulário religioso. Nos primórdios, o dra-
ma da salvação nela se concretizava.

Analisemos, pois, seu significado. O homem é qual solo 
em que é depositada a semente viva do Verbo de Deus. O 
renascimento é o processo oculto do gérmen na terra e seu 
crescimento para a realidade sublime. O homem representa 
— tal como Deus — uma trindade constituída de pensar, 
sentir e querer (espírito, alma e corpo).

Quando os pensamentos trevosos do não renascido se 
juntam aos sentimentos impuros, geram uma vontade que 
contém, desde o início, o gérmen do mal e da morte.

A libertação só poderá advir pela destruição da vontade 
maldosa, através da compenetração da força do bem.

De cada vez que o Cristo, no coração do homem, renasce, 
o coro invisível entoa: “Paz na Terra àqueles de boa vontade!” 



Os sete sacramentos

19

Pela porta do humilde conhecimento de sermos pecadores, 
chegamos ao caminho das Palavras do Salvador, recebemos 
o auxílio das forças do bem, para nossa boa vontade; liberta-
mo-nos das algemas e paixões, alcançando a paz. Através da 
criação da boa vontade no homem, revela-se o Emmanuel. 
Tal nome significa: Deus está conosco!

No estado atual da humanidade, o cérebro não é capaz de 
produzir algo imortal; no entanto, o coração purificado tem 
sempre capacidade de criar o que é Divino. É preciso, porém, 
que o coração pouco a pouco se torne virgem, a fim de poder 
reter um Pensamento Divino, Pensamento Fecundo que fará 
surgir um rebento Imaculado. O cérebro humano só pode — 
como José — ser pai de criação. É sua tarefa proteger e criar 
o filho celestialmente concebido. As faculdades racionais não 
conseguem produzir uma vontade absolutamente boa, o que 
também não lhes cabe; o que não devem é impedir a Vontade 
do Senhor dentro da criatura, quando despertada pela Graça 
do Espírito Santo.

Eis em poucas palavras o sentido intrínseco dos grandes 
mistérios do Renascimento e da Imaculada Concepção, que 
deram motivo a polêmicas intermináveis, enquanto se atri-
buía sua origem apenas a fatos históricos.



Mary Karadja

20

O SENTIDO

A encarnação do “ego” Divino no homem é o primeiro 
degrau da escada celeste; a re-união com Deus, o último.

O Batismo — pelo Espírito Santo corresponde ao 
nascimento do Cristo dentro da alma.

A Crisma — é o cumprimento com o conhecimento.

A Comunhão — corresponde à revivificação das for-
ças Divinas por alimento espiritual.

A Confissão — é a luta do novo espírito do homem 
com o velho Adam.

A Extrema-Unção — é a final vitória sobre a matéria.

A Ordenação — é a convocação pela Voz Divina.

O Matrimônio — é a união indissolúvel do Espírito 
Divino com a alma humana.

Vamos agora analisar os degraus evolutivos.



Os sete sacramentos

21

PRIMEIRO SACRAMENTO
O BATISMO

O primeiro sacramento é o batismo, do qual nenhum dos 
verdadeiros místicos teria a ideia de negar a utilidade. Nós, 
porém, queremos positivar que o valor do mesmo baseia-se 
unicamente na fé elucidada de quem o recebe. O Senhor in-
cumbiu os discípulos de ligarem a Doutrina ao batismo; no 
entanto, restringiu o sacramento apenas àqueles que estavam 
informados. Os apóstolos batizavam somente os que acredi-
tavam em Jesus. Se o batismo não for ligado a uma trans-
formação moral e psíquica, torna-se apenas uma cerimônia. 
Infelizmente, é um fato real que a maioria dos batizados nun-
ca passa pela transformação, ou seja, pelo renascimento, pois 
continuam a ser, em verdade, não renascidos. Milhares de 
crianças se tornam adultos sem terem tido o menor proveito 
do batismo. Alega a igreja que por essa cerimônia se transmite 
um estigma especial à alma, o que diferencia os cristãos dos 
demais. Será possível provar essa afirmação? Parece-nos que, 
não obstante o batismo, os hábitos em certos países são extre-
mamente pagãos, pois não impedem que certos indivíduos se 
tornem criminosos. Tal seria impossível se tivesse ocorrido o 
renascimento, ou a alma tivesse recebido um cunho especial 
de santificação. Como se poderá afirmar que as crianças bati-
zadas se distinguem das pagãs? Teria uma formalidade oca o 
poder de transformar criaturas em filhos adotivos de Deus? 
É-se obrigado a acreditar em tal contrassenso.



Mary Karadja

22

A cerimônia do batismo é classificada como a época da 
semeadura do progresso espiritual. Seria interessante saber se 
o Criador se torna padrasto de todos aqueles povos que ig-
noram o batismo com água, em crianças inconscientes. Seria 
Deus realmente tão injusto em abster-Se da distribuição da 
semente santificada no coração dos pagãos à procura da Ver-
dade, somente porque amam e honram a Divindade sobre 
outro nome? Por certo o Espírito Santo conduz a evolução 
de cada alma sedenta e faminta pela Justiça Celeste, sejam as 
circunstâncias quais forem.

Religião não é questão de geografia. Um cristão imoral 
está mais afastado do coração de Deus que um virtuoso hindu 
ou maometano. Não existe aliança especial que assegure ao 
cristão prerrogativas imerecidas.

O batismo foi instituído para a libertação do pecado; 
como, porém, será possível tal resultado extraordinário sem 
a colaboração consciente do batizado? A renovação comple-
ta da natureza moral não pode ser conseguida na criança, e 
sim no adulto. Não se consegue constatar a menor modifica-
ção das tendências após o batismo. Como, portanto, os bons 
efeitos não se apresentam, tornando-se evidente que a igreja 
divulga coisas vãs, é ela obrigada a declarar que todos os bati-
zados, embora não sejam pessoalmente santificados, possuem 
uma santidade relativa por se terem tornado membros da 
Igreja “Santa”.

A Igreja Invisível — o Reino de Deus de Amor — é real-
mente Santa; acontece, porém, que as criaturas não renascidas 



Os sete sacramentos

23

não fazem parte da mesma. Ramos secos provam, nitidamen-
te, não estarem numa ligação com a boa videira. O batismo 
aplicado a crianças inconscientes outorga-lhes privilégios du-
vidosos de participação na igreja, o que perfaz a cristanda-
de oficial.

É difícil de se encontrar um criminoso na Europa que 
não seja batizado — com exceção dos judeus —, e toda escó-
ria é admitida pela igreja para receber os sacramentos.

Uma coisa está comprovada: a Igreja Original sempre li-
gou o batismo ao renascimento; e por tal sacramento a graça 
não só foi prometida, como também transmitida. A atual su-
perestimação da casca torna-se desastrosa à vida do espírito.

Há anos contou-se uma anedota que demonstra a que 
enganos a ignorância e o fanatismo levam as pessoas, mes-
mo as bem-intencionadas. Um certo missionário católico, na 
China, alegrava os corações de seus superiores com relatos 
calorosos a respeito de êxitos brilhantes, que coroaram seus 
esforços para levar ao batismo milhares de criaturas chinesas. 
Para esse fim, era necessário o envio de capitais, que pronta-
mente registravam novas conversões. Em breve, verificou-se 
ser preciso a ajuda de um segundo missionário, que ao chegar, 
pediu fosse reunida a comunidade. Com certo embaraço, o 
colega declarou estarem todos mortos. Todos? Por quê?! Ha-
via irrompido uma epidemia? Ou um massacre? Oh, não! A 
coisa era mais simples, embora surpreendente: na China ge-
ralmente se matavam as crianças do sexo feminino! O bom 
padre, horrorizado com a ideia de que esses pequenos pagãos 



Mary Karadja

24

deveriam ir para o inferno, procurou o direito de batizá-los, 
mediante pagamento de alguns centavos por cabeça. Antes de 
fazê-los afogar, numa cerimônia solene, os pobrezinhos eram 
aceitos na santa Igreja Católica, assegurando-se, assim, a sua 
bem-aventurança eterna. A salvação de almas por esse preço 
era, por certo, um bom emprego de capital.

Que compreensão estranha deveriam ter tais fanáticos 
de Deus, cujos atributos são Justiça e Graça! Como se pode 
conceber que uma criatura de bom senso possa acreditar que 
o gasto de uma ninharia tenha o poder de influenciar eterna-
mente o destino da alma humana?!

Santo Agostinho defendia o parecer de que todas as 
crianças não batizadas eram entregues à eterna condenação. 
Na Santa Escritura lê-se: “Seremos salvos pelo banho do re-
nascimento!” (Tito 3, 5). Essas palavras, porém, não signifi-
cam serem condenados milhares que não foram salvos por 
esse meio. A única coisa que poderia nos salvar de uma reen-
carnação forçada na matéria seria o renascimento espiritual. 
Os métodos de ensino do Pai Celeste são cheios de sabedoria 
e benignidade, e aqueles que deixaram de conhecer a razão de 
sua existência não serão condenados e nem castigados eterna-
mente. Terão apenas o dever de enfrentar de novo essa tarefa, 
porém em circunstâncias cada vez mais penosas, até interpre-
tarem o sentido de “liberdade” como obrigação de fazerem o 
bem ao próximo.

A primeira lição a ser assimilada na Terra consiste na 
sujeição total à Vontade Divina. Cada alma que afirmar nas 



Os sete sacramentos

25

horas de maiores sofrimentos: “Tua vontade se faça!”, unindo 
a ação às palavras, será renascida. A parte mais difícil de sua 
educação espiritual estará concluída; terá galgado o primeiro 
degrau da escada evolutiva — e as mãos invisíveis dos prote-
tores estarão sempre prontas a favorecer-lhe a ascensão, até 
que alcance a perfeição máxima, quando então estará amadu-
recida para a imortalidade. Só assim se dará o ato maravilhoso 
do batismo espiritual, que confere ao homem o cunho da fi-
liação divina. Isso nada tem a ver com cerimônias; no entan-
to, aquele que passar por tal batismo poderá testificá-lo! As 
testemunhas desse ato não são de natureza humana, mas seres 
de natureza muito mais elevada. Quando o “filho de Deus”, 
renascido no coração, tenciona caminhar sem dificuldades, 
necessita proteção e auxílio de outros mais fortes. Terá dois 
anjos protetores ou “guias” que o vigiarão, representando as 
testemunhas do batismo1.

A alma renascida jamais é entregue a si mesma, será cons-
tantemente vigiada e protegida pelos guias invisíveis até ter al-
cançado a medida completa da idade do “Cristo”. (Eph. 4, 13).

Essa instituição maravilhosa desvirtuou-se em mera farsa; 
os padrinhos devem assumir o compromisso de que a crian-
ça batizada cumprirá fielmente o contrato firmado, sem que 

1.Esses guias são espíritos afins e muitas vezes escolhidos por Deus 
para tal finalidade. Só então os padrinhos são desobrigados do seu 
zelo, pois a alma que inicia a comunhão pessoal com o Salvador 
dispensa guias.



Mary Karadja

26

previamente seja consultada. Prometem cuidar da educação 
cristã de seu afilhado, por acaso cumprem tal promessa?

Raramente podem facultar ensino religioso ao afilhado, 
e mesmo que o quisessem, os pais haveriam de obstar toda e 
qualquer tentativa nesse sentido, como intromissão indese-
jável na educação do filho. Exije-se deles apenas um bonito 
presente! Qual a função que cabe a Jesus nesse ato?

A Igreja Protestante, que reprovou — numa ignorância 
sem par — a doutrina reencarnacionista, acha-se num grande 
dilema, pois tem dois caminhos a seguir: salvação ou conde-
nação! É óbvio: quem não for salvo pela fé sem as obras de 
caridade terá que aguardar o inferno e a condenação eterna! 
Observem, porém, a astúcia sacerdotal: como não foi possível 
conseguir o batismo espiritual, os escribas engendraram outro 
meio para escapar à condenação — o ato batismal, ou seja, a 
cerimônia externa do batismo!

Como o número das criaturas verdadeiramente renasci-
das é reduzido, isto é, não são numerosos os que vivem de 
acordo com a Ordem Divina pela prática do amor ao próxi-
mo, os demais que ainda não conseguiram essa Ordem deve-
riam, a fim de salvar suas almas, envidar esforços para com-
prarem o Céu a preço módico, pelo batismo externo aplicado 
indistintamente a todos.

Basta se imaginar uma escola na qual os infelizes alunos 
tivessem a possibilidade de escolher entre duas coisas impos-
síveis: enfrentar, sem preparo suficiente, um exame rigoroso, 
que ultrapassaria suas faculdades morais e espirituais, ou en-



Os sete sacramentos

27

tão marchar para a reprovação, isto é, a condenação eterna, 
ficando excluídos, portanto, da Graça do Salvador.

As confissões ortodoxas não dão outra escolha a seus 
crentes. Uma igreja que ensina terem as cerimônias vãs o 
poder de proporcionar bênçãos celestes é semelhante a um 
impostor que persuade os alunos de uma possível aprovação 
por engenhoso embuste. Tais métodos educativos não deixam 
de apresentar resultados insatisfatórios, porquanto não só in-
centivam o hábito da mentira, como também o desleixo pela 
ação mais importante na vida da criatura: o desenvolvimento 
do gérmen Divino. Tal desenvolvimento, porém, só se efetua 
quando o aflito desfruta o auxílio de Deus, praticando a cari-
dade até com a oferta do último pedaço de pão, certo de que 
o Pai a ninguém abandona, pois Ele é a própria Vida! Por isso 
é indispensável o renascimento pelo Amor, enquanto o uso de 
água e fórmulas vãs não tem significado!

Vamos, agora, ao segundo sacramento.

SEGUNDO SACRAMENTO
A CRISMA

A crisma — a confirmação — é o início da ação inde-
pendente do ser batizado, após certa época de ensino minis-
trado pelos dois anjos. Ela traduz o momento em que o jo-
vem “Cristo”, o novo filho de Deus, tem que se consolidar, 
provando não mais abusar da liberdade que lhe assiste, pois 
se firma no poder da fé, que aplicará quando necessário. Terá 



Mary Karadja

28

que testemunhar seu zelo pelos pobres e necessitados de livre 
vontade, pois não mais vive para si, mas para o serviço Divi-
no. Demonstrará se realmente é testemunha sincera do Pai, 
porquanto a crisma torna a criatura dotada de fé um comba-
tente das fileiras celestes.

A igreja declara que batismo e crisma só podem ser rece-
bidos uma vez na vida, pois apõe na alma um cunho indelé-
vel. Esse pormenor é insofismável em se tratando do batismo 
espiritual, jamais podendo ser extorquido da crisma Celeste 
verdadeira. Aprofundando-nos nas verdadeiras testemunhas 
de Jehovah, percebemos os dons do Espírito Divino, pois os 
frutos que apresentam são idênticos aos dos apóstolos e dos 
mártires da jovem cristandade.

Esses dons, descritos no 12° capítulo da Primeira Carta 
aos Coríntios, em absoluto são “milagrosos”, apenas provam 
o natural florescer do espírito. Capacidades espirituais ocultas 
se manifestam quando a criatura aceita a crisma. Tampouco é 
milagroso o fato de a glande do carvalho surgir da terra para 
se desenvolver em árvore frondosa, embora permaneça oculta 
até o momento em que os efeitos da umidade e do calor, em 
conjunto, forçam a semente a se desenvolver.

Umidade e calor, indispensáveis à vida vegetal, são o polo 
oposto da água e do Espírito — psique ou Centelha Divina 
—, os grandes mediadores do renascimento, conforme foi 
dito por Jesus a Nicodemus: “Em verdade te digo, não pode-
rás entrar no Reino do Céu, a não ser que renasças pela água 
e pelo Espírito”. (João 3, 5).



Os sete sacramentos

29

A água simbólica do batismo incita a Semente Divina a 
germinar no coração da criatura. O misterioso apor das mãos, 
usado durante o batismo, tem o efeito dos raios solares, con-
dutores do calor.

Enquanto a semente no solo não for obrigada ao desen-
volvimento pelo calor e a “água viva”, ser-lhe-á impossível 
romper sua escura prisão; pelo efeito do batismo o jovem ve-
getal surge atraído pelo éter.

A evolução e ascensão do homem, da Terra ao Céu, dá-se 
de modo idêntico. O germinar do Divino se passa invisível 
aos olhos — no fundo do coração. Dia, porém, chegará no 
qual o Cristo, a Grande Luz oculta sob o alqueire da maté-
ria, romperá a casca rija que O algemara, para a consciência 
radiosa de suas faculdades e para as esferas mais elevadas da 
vida. Um mundo novo lhe descortina sua Glória! A criatura 
renascida vê, ouve e sente com sentidos inteiramente novos. 
Sua percepção é mais apurada e nitidamente registra elemen-
tos que antes não percebia.

As dádivas do Espírito Santo de forma alguma são so-
brenaturais, a não ser que se classifique de sobrenatural tudo 
que se eleva sobre a natureza. Elas fazem parte da herança dos 
filhos de Deus, são reservadas àqueles super-homens cons-
cientes das palavras de Jesus: “Sem Mim nada podeis fazer”.

Isso provoca a humildade profunda dos que possuem “o Po-
der de Deus”! Sabem também que a carne contém elementos no-
civos, por isso não lhes seguem as tendências, passam a ignorá-las, 
atendendo conscientemente às insuflações do Espírito Santo.



Mary Karadja

30

O homem não renascido acha-se nas trevas, pois tem a 
consciência aprisionada à matéria; os cinco sentidos são os 
únicos meios que o assistem. Infelizmente, transmitem ape-
nas impressões do mundo material. Um leve pressentimen-
to, no entanto, uma precisão de fato, desperta até o mais 
enraigado materialista para o “sexto sentido” oculto no sub-
consciente, que poderia ser denominado a consciência do 
“Todo”, porquanto por ele tudo se torna perceptível quando 
se aprende a lhe prestar atenção.

Houve consideráveis pesquisas em meio às igrejas quan-
to às “Dádivas do Espírito Santo”, mencionadas na Primeira 
Carta aos Coríntios 13, 1–2. Presume a igreja que esses dons 
tenham sido distribuídos durante os primeiros séculos da era 
Cristã, como se Deus fosse limitado ao tempo. Considerava-
-se desaparecido o dom de expressar-se em idiomas variados. 
Isso por não se entender o que fosse poliglotismo, julgando-o 
uma externação involuntária de sons sem nexo. Tal interpre-
tação levava seguidamente ao delírio religioso, que expressava 
cadências de sons inexpressivos. Não era, portanto, de se es-
tranhar que a igreja considerasse o poliglotismo como algo de 
inferior; a não ser que a interpretação o acompanhasse, o que 
competia geralmente a outrem. Nunca teve o Espírito Santo 
a incumbência de entender baboseiras.

É de lastimar a ignorância de povos modernos a respei-
to das Dádivas do Espírito Santo; pior, no entanto, é a falsa 
compreensão de criaturas inteligentes, que tomam os discur-
sos mentirosos pela maravilhosa capacidade do “falar em mis-



Os sete sacramentos

31

térios”. Por certo o Espírito Santo conterá algo de mais sábio, 
que representa a máxima consciência e concentração dos Sete 
Espíritos de Deus. O poliglotismo é de valor imenso, pois 
revela a verdade oculta das parábolas, explicando verdades 
eternas através do tênue véu da comparação poética.

O fato de os apóstolos possuírem a faculdade de falar um 
idioma qualquer após o espargir do Espírito Santo é inegável. 
Isso somente se dava se houvesse, no local, pessoas que os en-
tendessem, a fim de lhes testemunhar o Evangelho do Senhor 
e Salvador (Atos, capítulo 2, 6–12).

É realmente maravilhoso que a mesma fonte tenha ori-
ginado tanto o mistério quanto a solução, sendo o método 
empregado o complemento recíproco pelo espírito.

O significado literal das alegorias é geralmente de uma 
simplicidade ingênua, compreensível ao intelecto mais fraco, 
entretanto sumamente sábio por tal motivo. Sob a superfície 
despretensiosa, jazem ocultos valores e belezas infinitas. Fi-
cam elas nesse estado até a hora determinada por Deus. Só 
então levanta-se o véu, e o dom da interpretação é conferido 
a alguns servos ou profetas, o que torna o segredo, oculto por 
séculos, posse comum.

O outorgar de dons espirituais acompanha o verdadei-
ro ato do segundo sacramento. Os mistérios e milagres da 
era apostólica foram verdadeiramente necessários à Igreja de 
Deus, a qual conserva esse cunho até hoje, porquanto classi-
fica como renascida a criatura que realmente sentiu e passou 
pelo batismo do Espírito.



Mary Karadja

32

Aqueles cristãos que não apresentam dons do Espírito 
Santo ainda não são crismados! O embaraço dos sacerdotes 
cristãos será grande — pois julgam ter recebido por Deus o 
sacramento da Ordenação — se no Dia do Juízo Final apre-
sentarem milhares de chamados cristãos, crentes de terem 
sido aceitos na verdadeira Igreja do Cristo, porque se espargiu 
água e palavras ocas por sobre suas cabeças. Quando reconhe-
cerem essa fraude colossal haverá “clamor e ranger de dentes”, 
e o Espírito da Verdade dirá com rigor: “Afastai-vos, pois não 
vos conheço!”

Apenas é cristão aquele que se esforça por imitar a vida de 
Cristo, através da renúncia e da prática do amor ao próximo. 
Em verdade, milhões de chamados “pagãos” são membros da 
Igreja Invisível. Possivelmente, nunca ouviram o Nome de Je-
sus em vida, mas a Semente Divina do Bem e da Caridade se 
desenvolveu neles em um fruto maravilhoso. Mãos angelicais 
os batizaram com as lágrimas vertidas em silêncio, por mise-
ricórdia e compaixão; padrinhos invisíveis reconduziram ao 
Pai sua evolução espiritual, tanto que tais pagãos desprezados 
conseguiram se tornar filhos de Deus. É inominável presun-
ção o fato de os cristãos aparentes afirmarem que somente a 
inclusão na igreja confira aos homens o direito de entrada 
nos Céus. Nenhuma igreja ou seita possui o monopólio da 
bem-aventurança! E a verdadeira Igreja de Cristo ainda não 
existe! Ou haverá alguém que afirme possuirmos o Reino Mi-
lenar da Paz sobre a Terra, se disse Jesus: “Meu Reino não é 
deste mundo!”?



Os sete sacramentos

33

TERCEIRO SACRAMENTO
A COMUNHÃO

A igreja afirma ter sido a “Santa Comunhão” instituída por 
Jesus Cristo. Fato indiscutível, no entanto, e comprovado pelas 
descobertas da arqueologia, é que tal segredo haja sido usado 
vários mil anos antes de Cristo. Encontra-se vestígio desse sacra-
mento no México, Índia, Grécia e Egito, pois que ritos acompa-
nhados de pão e vinho desempenham um papel importante em 
todos os antigos mistérios. A ideia de um alimento celeste, pelo 
qual as criaturas se tornassem divinas, é de origem primitiva. O 
sentido desse símbolo é evidente: os sacerdotes da Cabala bem 
conheciam o “Maná Espiritual” e o “Espírito da Vida”.

Nos hinos vedantas, os adoradores exclamam: “Sorvemos 
o Soma, tornamo-nos imortais, penetrando na Luz e reconhe-
cendo o Divino”.

No Livro dos Mortos do Egito, usado durante as grandes 
consagrações, fala-se do “alimento dos deuses por detrás da Luz”. 
O neófito diz: “Meu pão é alvo, minha bebida vermelha; sorvo-
-a debaixo das duas árvores que conheço”. As duas árvores men-
cionadas são a videira e a figueira, símbolos de Nosso Senhor.

Numa das antigas Santas Escrituras do Oriente, no “Li-
vro de Adam e Eva”, traduzido do etiópio pelo Rev. S. C. 
Malan, encontramos a seguinte passagem: “Adam e Eva depo-
sitaram uma oferenda de pão sobre o altar. E Deus disse: ‘Esta 
oferenda que Me trouxestes deverá representar Minha Carne’. 
E o Espírito Santo desceu sobre a oferenda.”



Mary Karadja

34

Mais adiante fala-se que Sem, filho de Noé, preparara 
pão e vinho, dizendo: “Cultuai esta ceia em segredo”.

Melquisedeque, Rei de Salém, tomou doze pedras, nelas 
depositando uma oferenda igual; quando celebrou a Ceia Di-
vina, ofertou a Abraão um cálice de vinho e um pedaço de pão.

À vista de tal conhecimento não é viável que a igreja decla-
re ter sido a comunhão instituída por Jesus. Foi provado que 
esse símbolo foi criado pelo Cristo preexistente, isto é, pelo 
Deus Vivo, do Qual Jesus foi apenas a encarnação temporária.

De acordo com as igrejas, a grandiosa meta se concretiza 
na salvação. Mas que vem a ser salvação senão a imortalização 
da alma? Tal, porém, não impede a criatura tornar-se egoís-
tica, pois essa tendência é o grande empecilho da união com 
Deus, e não poderá ser exterminada pelo esforço contínuo 
na conquista de vantagens espirituais em seu próprio bene-
fício. De modo idêntico, a renúncia de prazeres efêmeros a 
fim de colher um prêmio Celeste tem o cunho mundano de 
negociatas judaicas! Tais negócios não levam ao Céu! É ele 
o chamado “beato”, que ostenta religião e ascese com o fito 
de angariar dons espirituais, age qual avarento e só obtém 
resultados negativos, porquanto seu esforço não se baseia no 
altruísmo, mas na ambição. O cristão que espera vantagens 
pessoais como prêmio de suas virtudes não está devidamente 
evoluído para que mereça participar da comunhão. Tampou-
co o conseguirá o leviano, que desperdiça seus dons espiritu-
ais pelo abuso dos prazeres que a vida lhe faculta, perdendo 
assim o seu direito primogênito.



Os sete sacramentos

35

Esse sacramento se baseia no sagrado princípio da igual-
dade e união, e só pode dele compartilhar, merecendo-o em 
Espírito e Verdade, aquele que se sente unido humildemente 
a todas as criaturas. As palavras: “Deus não quer a morte do 
pecador, mas sim que se converta e viva” servem para todos e 
não apenas para os que se julgam escolhidos por Sua Benevo-
lência. Ele deseja a salvação da humanidade, e quem colabora 
solidariamente com os mais simples desta Terra será solidá-
rio com os que mais se aproximaram de Deus pela humil-
dade e amor.

Eis o maravilhoso privilégio do renascido ao contribuir 
com Deus no aperfeiçoamento desta grande Obra de Amor! 
Quando tivermos galgado pacientemente a escada que con-
duz às Portas do Céu, teremos de suprimir o desejo de ali 
penetrar; retrocederemos, sim, às esferas inferiores, na tenta-
tiva de conquistar os filhos de nosso Pai Celeste, socorrendo 
aqueles afastados da Pátria Divina com palavras de consolo, 
coragem e fé, suportando e amparando os fracos.

A expressão mística “repousar debaixo do altar” (Apoca-
lipse 6, 9) refere-se ao grande fato de que os primeiros, que 
se consagraram à Vinha do Senhor, trabalharão até que a co-
lheita seja guardada. Quem acha a Paz em Deus repousa Nele! 
Do mesmo modo, os colaboradores repousam no Pai, traba-
lhando, ao mesmo tempo, no mundo. Nenhum que houves-
se conseguido ingresso no altar das Alegrias Celestes poderia 
ficar inerte ante o quadro do sofrimento de milhões de seus 
irmãos, que se acham espiritualmente nas trevas, ignorando a 



Mary Karadja

36

razão de sua vida e o caminho para a Filiação Divina. Eis por 
que os primeiros serão os últimos!

Aquelas almas, admitidas na comunhão com Deus, ofer-
tam com alegria seus privilégios espirituais, a fim de colabora-
rem no Plano da Salvação.

Na escada mística de Jacob, os anjos desciam e subiam, 
pois sua incumbência era servir às almas menos evoluídas. 
Todas as que se elevaram à Presença Divina descerão de livre 
vontade como precursoras e testemunhas. Como, porém, boa 
vontade e paz marcham lado a lado, os que trabalham em 
benefício de outrem já repousam em Deus. Quem repousa 
debaixo do altar recebe por alimento Celeste a Ceia Divina, 
facultada aos que realizam a Vontade do Pai (João 4, 34). Por 
Sua Vontade ninguém deve perecer. Eis por que não se deve 
amarrar a boca do boi, pois o trabalhador da Vinha do Senhor 
não necessita se preocupar com seu sustento; Deus o proverá.

O Reino do Céu, da Paz, não poderá vir antes de termos reco-
lhido as ovelhas perdidas, motivo por que devemos nos apressar.

No sacramento do altar encontramos a parábola da árvo-
re que produz a Semente Divina em seu fruto; assim também 
todo homem renascido gera a semente e o fruto do Bem.

Pão e Vinho são alimentos conservadores da vida terrena; 
o Sangue do Cristo é o fluido vital do Espírito Santo, facul-
tando alimento a todos os membros da Igreja Invisível, pois 
“Vivemos e agimos por Ele!”

O Pão e o Vinho derivam do reino efêmero da matéria. 
A Carne e o Sangue místicos do Cristo pertencem ao Reino 



Os sete sacramentos

37

do Eterno. Através da comunhão, a alma renascida alcança a 
capacidade de assimilar o alimento diretamente das esferas ce-
lestes. Segundo a igreja, o escasso alimento espiritual, contido 
nas suas profissões de fé, nos dogmas e na fatuidade teológica, 
torna-se numa bebida indestrutível e fonte da Verdade e num 
alimento do Verbo Vivo — o Maná Celeste.

A plenitude da Graça, conferida pelos sacramentos do al-
tar, desperta um sentimento de indignidade na alma: torna-a 
consciente da necessidade da Confissão.

QUARTO SACRAMENTO
A CONFISSÃO

Um mendigo convidado à mesa de um rei poderá esque-
cer, no início, pela alegria e agitação, o estado miserável de 
sua alma; durante a caminhada de sua evolução desperta a 
necessidade do sacramento da confissão e de uma veste limpa.

Quem verdadeiramente se compenetra da comunhão 
torna-se cônscio de seus pecados, pois a beleza imaculada do 
ideal humano força a alma a meditar sobre suas fraquezas.

Todos os pensamentos, palavras e ações da vida passada 
são contidos em nossa aura, e o momento em que enfrenta-
mos esses registros psíquicos é horrendo, mesmo para aqueles 
que, mundanamente, tenham levado vida abstêmia. Todos 
nós teremos de enfrentar esse quadro após a morte. Aqueles, 
porém, admitidos na grande Iniciação, passam por essa prova 
de fogo enquanto ainda vivos. Numa profunda meditação, 



Mary Karadja

38

veem na inclemente Luz da Verdade todo seu passado, cla-
mando intimamente constrangidos: “Montanhas, caí sobre 
nós!” Durante a prova de fogo a alma enfrenta, face a face, 
o acusador, aquele ser tremendo, várias vezes mencionado na 
Bíblia. Num quadro da antiguidade egípcia, representando o 
julgamento de Osíris, o acusador tem a forma de uma esfinge 
com cabeça de crocodilo. Preside ele a cerimônia, na qual o 
coração humano é levado à balança da lei Divina. Nenhum 
de nós poderia fazer pender o fiel para o lado da Justiça, se 
não pudéssemos contar com a Graça, equilibrando as falhas. 
Criatura alguma poderá passar vitoriosamente pela prova de 
fogo enquanto não se tiver unido ao Salvador, pois “o Sangue 
do Cristo apaga todos os pecados!”

A consciência viva de sua faltas torna o homem seu pró-
prio e mais severo juiz. O culpado sabe que existem fatos em 
sua vida pelos quais jamais se perdoará, embora seja possível 
o perdão de Deus e do próximo. O castigo para o pecado é a 
morte... Na dor da contrição, a alma arrependida pede para 
ser exterminada das fileiras dos vivos, e nesse grau de evolução 
recebe ela a Extrema-Unção.

QUINTO SACRAMENTO
A EXTREMA-UNÇÃO

A Igreja Católica não confere esse sacramento antes de 
se extinguirem todas as esperanças de cura. No último mo-
mento, é ele concedido a todos os fiéis — homens, mulhe-



Os sete sacramentos

39

res e crianças, geralmente após terem perdido a consciência. 
Uma cerimônia efetuada em um corpo insensível não pode 
influenciar beneficamente na alma, desprendida do corpo. 
Essa celebração, porém, impressiona os familiares entristeci-
dos, transmitindo-lhes certa tranquilidade. Parecem acreditar 
que a unção tenha um poder mágico, de grande ajuda à alma 
no purgatório. Mesmo os que a têm como simples crendice 
não haveriam de querer tirar-lhes essa ilusão!

Preces caridosas poderão socorrer a alma na hora da mor-
te, enquanto que práticas rituais, efetuadas por estranhos em 
troca de pagamentos..., de nada servem ao moribundo.

O óleo ou “crisma”, com que o enfermo é ungido confor-
me consta no Evangelho, é símbolo de Paz, da qual também 
a boa vontade é inseparável, pois se não for desenvolvida du-
rante a existência não poderá haver paz no Além. A alma terá 
de sofrer — não como exigência vingativa de um Deus ran-
coroso — mas pela razão de ser o sofrimento o grande poder 
purificador. Teremos que ser lavados pela dor e o arrependi-
mento. A alma não sofrerá nem mais nem menos, tanto aqui 
quanto no Além, o imprescindivelmente necessário para sua 
purificação. Criaturas que tentam fugir à dor assemelham-se 
a crianças malcriadas, que se esquivam do banho. Não é acon-
selhável que se deseje encurtar as penas do “purgatório”, pois 
os detritos devem ser destruídos pelas chamas caso o metal 
nobre deva ser puro. No momento em que se manifesta algo 
de tenaz na criatura, seu amor é impedido de uma externa-
ção, o que produz detritos, e uma vez solidificados será mister 



Mary Karadja

40

um intenso fogo de dores para dissolvê-los. Geralmente esse 
processo doloroso de purificação se dá após a morte; as almas 
abençoadas, porém, as convocadas, sentem-no em vida. Pe-
çamos a Deus que não espere nos purificar depois de nossa 
enfermidade psíquica já se ter positivado num câncer do cor-
po, mas sim que nos envie as dores tão logo nossa vontade se 
manifeste maldosa. É privilégio das almas esforçadas galga-
rem a escada de ascensão ao Céu, penetrando na fornalha do 
sofrimento enquanto na Terra. E, vede: quando as criaturas 
estiverem compenetradas do Amor Divino — ao invés do 
amor-próprio — o fogo e o calor não lhes poderão prejudicar, 
mesmo estando a fornalha aquecida por sete vezes.

A descida voluntária ao Hades — inferno da mitolo-
gia grega — foi o ponto central dos velhos místicos, e cada 
iniciado tinha de atravessar a câmara da prova de fogo2. Eis 
por que o sacramento da extrema-unção não poderá ser con-
cedido a fracassados, levados, embora involuntariamente, à 
margem das trevas, mas sim às almas verdadeiramente for-
tes, renunciantes dos prazeres mundanos, que corajosas de-
safiam o “último inimigo”, pois caminhavam de mãos dadas 
com o Senhor.

Glória àqueles capazes de renunciar a tudo o que lhes é 
afim e de se dirigirem ao deserto, para lá vencerem fome e 
sede, frio e pavor, incredulidade e fraqueza, caminhando qual 

2. E os três dias nas trevas correspondem à descida de Jesus ao 
Vale da Sombra da Morte.



Os sete sacramentos

41

guias de outras almas, como filhos de Deus, embora de vestes 
despretensiosas, deixando um rasto de bênçãos.

A alma que galga cinco degraus da escada celeste não olha 
para trás com pesar, pois não tem o menor desejo de perma-
necer nas esferas inferiores, aceitando com a mesma submis-
são vida ou morte.

Por que razão nos agarramos tão desesperadamente à 
posse do corpo físico? Torna-se mister a conquista de um mais 
glorioso, o do espírito, apenas alcançado pela renúncia. Pela 
tríplice renúncia do corpo, mente e alma, prontificamo-nos 
para receber o sexto sacramento.

SEXTO SACRAMENTO
A ORDENAÇÃO

Antes que começasse a pregar, Jonas permaneceu três dias 
no ventre do monstro marinho. De modo idêntico, a alma 
tem de morrer para as coisas terrenas antes que possa receber 
o sacramento da ordenação.

A Igreja Católica afirma não haver oficio tão elevado so-
bre a Terra como o do sacerdote, e de acordo com São Crisós-
tomo, a dignidade sacerdotal é mais sublime que a de impera-
dores e reis. São Bernardo até assegura: a dignidade sacerdotal 
é maior do que a dos anjos.

Tais afirmações, soberbas, são justificadas quando confe-
ridas à entidade semidivina, a qual, após ter galgado a escada 
evolutiva, foi ungida pelo grande guia da Igreja Invisível. A 



Mary Karadja

42

pessoa que recebe em verdade o sacramento da ordenação re-
úne o ofício.

É impossível alcançar posição mais elevada. A afirmação 
presunçosa por parte dos dignitários eclesiásticos é um tan-
to ridícula, quando aplicada ao grande número de senhores 
que escolheram tal profissão por motivos práticos. O clero — 
conforme é instituído pelas igrejas oficializadas — nada tem a 
ver com o sexto sacramento. É apenas um conluio inteligen-
temente engendrado por potências oponentes.

Constitui dever profissional do sacerdote explicar o 
Verbo Divino às massas. Como, porém, poderá ser minis-
trado em verdade por criaturas que somente conhecem e 
compreendem o sentido literal? Existem poucos sacerdotes 
que realmente passaram pelo batismo espiritual, tornando-
-se, destarte, mediadores da Graça; a maioria o pratica in-
versamente, isto é, transforma pão em pedra. A verdadeira 
religião é por eles deturpada numa teologia indigesta e na 
construção de templos de pedra, com imagens modeladas 
por mãos humanas.

Além disso, o privilégio desse sacramento para o sexo 
masculino constitui uma ofensa imerecida ao sexo oposto, 
pois devemo-nos desenvolver para um povo de sacerdotes e 
sacerdotisas. A sublime tarefa da polaridade psíquica, tan-
to no macrocosmos quanto no microcosmos, jamais poderá 
ser preenchida por homens. Entretanto, a mulher apenas 
visa masculinizar sua obrigação, ao invés de sublimar suas 
tendências psíquicas, prêmio daquelas que se tornaram re-



Os sete sacramentos

43

almente sacerdotisas espirituais do amor ao próximo, sem 
afetação social.

Agora que se começa a reconhecer a grande verdade 
de que Deus não só é nosso Pai, mas também nossa Mãe, 
a diversidade de sexo não poderá continuar a ser empeci-
lho irremovível, excluindo metade da humanidade do sexto 
sacramento.

A missão do sacerdote é fazer sacrifício — e a única ofe-
renda agradável a Deus é a doação de si mesmo. Como o 
sacerdote ou a sacerdotisa se acham constantemente em “ado-
ração”, isto é, na ação invariável diante do Trono de Deus, 
a renúncia de si próprios também é contínua. No entanto, 
essa atitude não pode deixar de existir no momento em que 
uma pessoa de natureza contrária à Ordem Divina provoque 
escândalos, pois o sacerdote age pelo poder de sua força su-
blimada e irradiação espirituais. Todos os que se prontificam 
a dar tudo o que são ou possuem, por amor ao Cristo, po-
derão se tornar sacerdotes ou sacerdotisas no Reino do Mes-
sias. O sacerdote é um rei, porquanto tem domínio legítimo 
sobre almas não evoluídas, o que o faz responsável pelo seu 
bem espiritual. Deve delas cuidar como um pai, zelando pela 
ordem psíquica. Incentivará o zelo dos de boa vontade, en-
caminhá-los-á para a ação, para fortalecimento dos fracos e 
ineptos. A prosperidade de seu reino exige discernimento e 
ajuda; por isso, o rei enviará missionários que disseminarão o 
livre curso do progresso espiritual. As tarefas do sacerdote real 
(o faraó) são de multiplicidade singular e exigem inteligência 



Mary Karadja

44

apurada e energia, além de sabedoria e verdadeira humilda-
de. Um exemplo real do verdadeiro sacerdócio foi nos dado 
por Deus mesmo quando doutrinou como Melquisedeque, 
Rei de Salém.

O sacerdote-rei também é profeta, porquanto é destina-
do a entregar os tesouros do Céu, dos quais livremente dis-
põe, aos que se acham na escada abaixo dele. Assim, uma de 
suas mãos está levantada para receber do Pai Celeste; a outra, 
estendida para baixo, a fim de distribuir as dádivas, posição 
mística que tão frequentemente se vê em quadros e monu-
mentos de reis.

Solve ad coagula, a célebre fórmula secreta, corresponde 
ao poder de desligar e unir, conferido por Jesus aos apóstolos 
quando lhes aplicou o sexto sacramento.

Tal poder só é dado às almas que, vitoriosas, galgaram 
todos os degraus evolutivos, e portanto afiançaram não des-
merecê-lo. As algemas insuportáveis, forjadas pela ignorância 
e o fanatismo, partem-se pelo toque mágico da espada da Ver-
dade — o Verbo Divino!

É a palavra que surge de um coração pleno do Espírito 
Santo. O verdadeiro sacerdote é mediador entre Deus e a cria-
tura, pois somente ele tem acesso ao Santíssimo. Em horas de 
profunda meditação, o véu que lhe cobre a alma é levantado, 
para que vislumbre o Céu. Esses momentos sublimes são o 
preâmbulo de alegrias inauditas, reservadas às almas perfeitas, 
no último degrau da escada Celeste. No entanto, o sacerdote 
ainda não está autorizado a permanecer no santuário; terá que 



Os sete sacramentos

45

concluir uma série de deveres. Os seis dias de labor estão pres-
tes a findar, e a época da máxima atividade precede a vinda do 
grande sábado! Muito há que fazer para a Chegada do Senhor!

Todos os verdadeiros sacerdotes cuidam que “as virgens 
possuam óleo em suas lâmpadas”, pois o amor deve ser inten-
so, tornando-se sempre mais forte pela ação caridosa. Não há 
mais tempo para verificar se a luz se propaga, pois a atividade 
é constante. Por toda parte se ateiam novas chamas de amor 
para o Noivo Celeste, levantando as bandeiras da liberdade 
espiritual! De todos os lados se apresentam falanges de liber-
tos com palmas nas mãos, a fim de melhor aprenderem a nova 
canção do amor. E aqueles que recebem a coroa da vitória são 
inundados pela água viva!

No sexto degrau evolutivo, a alma tornou-se noiva do 
Noivo Celeste; ainda, porém, não se uniu a Ele!

Teve apenas um pequeno vislumbre do Amado, sem, no 
entanto, conquistar o direito de sua constante companhia. 
Somente quando recebe o sétimo sacramento a alma usufrui 
a felicidade indescritível da eterna união com Deus e penetra 
na paz que ultrapassa toda a humana compreensão. Não mais 
necessita da encarnação, pois todo o filho perdido (Lúcifer) 
volta à Casa do Pai. No momento em que se prontifica a pro-
curá-Lo, Este desce rápido da escada, a fim de recebê-lo no 
terceiro degrau, dando-lhe a Ceia Celeste. Quando o perdido 
exclama: “Pai, sou pecador”, recebe a vestimenta alva da pu-
reza... e, finalmente, o anel do Matrimônio Indissolúvel do 
Salvador com o salvo, símbolo do sétimo sacramento.



Mary Karadja

46

SÉTIMO SACRAMENTO
O MATRIMÔNIO

Não é possível falar-se sobre o Matrimônio Celeste por 
ser um fato altamente santificado. Qual seria a noiva que re-
lataria a estranhos o arrebatamento do primeiro amplexo? A 
alma que recebe o Beijo da Sabedoria Divina não deseja reve-
lar o que se relaciona com o sacramento do matrimônio.

Só uma coisa é certa, não foi ele instituído para justificar 
a união física entre homem e mulher, que apenas é indispen-
sável para a procriação. De suma importância para o bem do 
filho é que a união entre os pais seja bem sólida. Mas essa 
união não é indissolúvel, porquanto não se lhe pode aplicar o 
argumento: “O que Deus uniu o homem não deve desligar”, 
em vista das inúmeras ligações infelizes que defrontamos dia-
riamente. Deus não une casais antagônicos, e o simples fato 
de um membro da igreja ter celebrado a cerimônia não quer 
dizer que fosse feita com o consentimento Divino. Por certo 
carecerá sempre dessa confirmação, uma vez que o móvel da 
união não tenha sido o amor desinteressado!

Altruísmo significa isenção de desejos próprios. O matri-
mônio é um contrato importante, que impõe sérias e mútuas 
responsabilidades, as quais deverão ser seguidas honestamente 
por pessoas de caráter. Mas quando a continuação do matrimô-
nio se torna impossível, devido a interesses e ações divergentes, 
não existe necessidade de mantê-lo, em prejuízo de ambos. O 
laço que une os casais é de natureza legal — e não Divina. Por-



Os sete sacramentos

47

tanto, o sétimo sacramento não implica o direito do sacerdote 
em realizar uniões indissolúveis, algemando para sempre duas 
criaturas imperfeitas no plano físico. O “grande mistério”, men-
cionado por Paulo aos Efésios, 5, 32, refere-se à união de Deus 
com o homem e nunca a assuntos sociais. Possam todos que 
considerem o matrimônio como sacramento meditar sobre qual 
será a deturpação pior: aplicá-lo a pessoas indignas ou dissolver 
uniões não abençoadas, que só se relacionam à natureza animal?

EPÍLOGO

Os adeptos das práticas rituais poderão alegar serem es-
sas opiniões de ordem pessoal, desprovidas de qualquer valor. 
Todos, porém, poderão se certificar serem tais pontos de vista 
conformes com os da primeira era Cristã, quando os patriar-
cas ainda estavam de posse da Verdadeira Sabedoria!

São Clemente de Alexandria, conterrâneo de Tertuliano, 
forma a seguinte sentença: “Por sermos batizados, somos ilu-
minados; como tais, somos filhos de Deus; como tais, somos 
perfeitos e desse modo: imortais!” Essas palavras designam 
com máxima clareza a ascensão na escada mística, degrau por 
degrau. Não haveria confirmação mais convincente do que 
essa declaração, que parte de um membro da Igreja Católica!

São Cirilo, de Jerusalém, entoa o louvor dos sacramentos: 
“Liberdade aos algemados, perdão dos pecados, renascimento 
da alma, vestimenta de luz, cunho santificado e indissolúvel, 
subida ao Céu, alegrias celestes!”



Mary Karadja

48

Ter-lhe-ia sido possível usar palavras flamejantes referin-
do-se às cerimônias frias, conforme são usadas por milhões de 
pessoas não renascidas?

Quão elevada São Clemente descreveu a evolução da 
alma, comparando-se essas palavras com os resultados obti-
dos pela aplicação dos sacramentos! Os recursos espirituais 
Divinos são de tal forma deturpados que deixaram de ser ins-
trumentos da Vida Eterna!

O Batismo, o sacramento do arrependimento e do renas-
cimento, é aplicado a crianças inconscientes.

A Crisma, o sacramento da iluminação interna, aplica-se 
a adolescentes.

A Comunhão, o sacramento da União Divina, é trans-
mitido mesmo a criminosos.

A Confissão, a pior prova de fogo da condenação pró-
pria, é transformada em palavreado fútil.

A Extrema-Unção, a completa rendição da vontade hu-
mana, o sacramento que exige o maior esforço pessoal, é apli-
cado a moribundos.

A Ordenação, que confere a mais elevada dignidade às 
criaturas — privilégio que somente Deus pode conceder —, 
é efetuada em todos que desejem seguir a carreira eclesiástica.

O Matrimônio, o mais sublime sacramento, deve justifi-
car uniões mundanas.

Que é isso tudo, senão Doutrina deturpada, água impura 
ou fraude tremenda!? O triste fato de carecerem do Espírito 
Santo, tanto os sacramentos quanto a Arca da União, é prova-



Os sete sacramentos

49

do diariamente pela falta completa dos prometidos resultados 
benéficos.

As consequências do reconhecimento da Verdade serão 
de grande amplitude, e a continuidade de todas as igrejas de-
pende do seguinte: são os sacramentos devidamente aplica-
dos? Sim ou não?

Como infelizmente a resposta é negativa, conclui-se que 
ainda não existe uma Verdadeira Igreja Cristã. Não resta dúvida 
que milhões já fazem parte da Igreja Invisível; mas a maquina-
ção tremenda — forjada há 1.600 anos por ordem do deprava-
do Imperador Constantino — nada tem a ver com a Religião 
Pura, ensinada por Jesus. Seria o Cristianismo um insucesso?

A tendência é de sempre se culpar a Deus e a Doutrina, 
não a si próprio. Essa indagação não mais nos apavora, por-
quanto o Cristianismo nunca foi bem empregado!

O Cristianismo ainda não foi iniciado,
O Reino dos Mil Anos ainda não chegou!

Pois falta a Paz sobre a Terra; porém,
Em breve virá o Senhor! Aleluia!

E regerá este Orbe.
Pois o Reino é Seu! Aleluia!

Para toda a Eternidade!
Estejam preparados para enfrentá-Lo,

Para ver a Sua Glória!
Pois o que Ele promete, há de se cumprir!

Amém!





Prédicas de advertência

51

PRÉDICAS DE ADVERTÊNCIA



Gottfried Mayerhofer

52

DADOS BIOGRÁFICOS

Gottfried Mayerhofer, nascido em Munique em 1807, 
de família conceituada. Tornou-se oficial do exército grego, 
casou-se em Atenas com a filha de grande industrial e viveu 
finalmente em Trieste, em boa situação. Ali conheceu as obras 
de Jacob Lorber e tornou-se adepto entusiasmado.

Através de suas contribuições financeiras foi possível a 
edição do Grande Evangelho de João e de outras obras da 
Nova Revelação.

Em idade avançada, ele mesmo recebeu o dom da Pala-
vra Interna, podendo esclarecer vários problemas da Criação, 
da Vida e da Saúde, e principalmente o intercâmbio com o 
mundo espiritual.

A mais bela e mais importante obra de Gottfried 
Mayerhofer é o Livro das Prédicas do Senhor, e constitui um 
incentivo espiritual para a humanidade.

Na sexta-feira da Paixão de 1877, ele voltou ao mundo 
dos espíritos, do qual nos forneceu tantas mensagens.



Prédicas de advertência

53

PRÉDICAS DE ADVERTÊNCIA

Do Senhor, nosso Deus, Criador e Pai, para seus filhos.

Ouvi, ó povos! Ouvi a Palavra do Senhor! Abri vossos 
corações e ouvidos para escutardes o que o Senhor tem para 
vos dizer através de Seus Profetas!

Por que esbravejais e furiosamente reclamais, e em vossos 
corações Me responsabilizais das vicissitudes que irromperam 
sobre o globo terrestre? Fostes vós a romper Minha União 
convosco, não querendo mais conhecer-Me, nem manter 
Meus fáceis Mandamentos. Saístes totalmente de Minha San-
ta Ordem, a fim de poderdes pecar mais facilmente, em vez de 
elevar Mandamentos e Ordem vitais em vós mesmos, como 
sendo uma lei voluntária e futura norma de vida por amor a 
Mim, e desse modo vos tornardes portadores dessa mesma lei. 
Em vez disso, vos acomodais e imitais os mexeriqueiros que 
dizem: “Deus não existe; o Deus do homem é ele mesmo, 
portanto é o mais elevado ser!” e outras tolices. Ele se julga, 
por tal concepção, um deus mortal e consegue denegrir-se sob 
o Reino de Minha Natureza. Os próprios animais da floresta 
e do campo Me prezam através de seus cantos de júbilo. A 
própria flora se pronuncia, dizendo: “Deus Onipotente, foi 
de Teu Agrado agraciar-nos com uma fagulha de Teu Espíri-
to Total, conferindo-nos, ao mesmo tempo, uma existência 
eternamente indestrutível, que se multiplica ao Infinito, a fim 
de deitá-la no invólucro germinal de Tua semente de trigo, e 



Gottfried Mayerhofer

54

quando essa se deteriora na terra, sua vida interior se liber-
ta, podendo organizar o crescimento vegetal!” Então grandes 
falanges de anjos acompanham a exclamação de gratidão e 
júbilo da natureza, apresentando-Me louvor, honra e glória de 
eternidades em eternidades para a alegria deles, ao passo que 
para o gênero humano é uma injúria e vergonha.

Se, em virtude de vossa ação contrária à Ordem Vital, 
irrompe uma catástrofe de efeitos tais como a mais recente, 
com todos os seus pavores, tristezas e destruições, nas quais 
participavam Meus filhos — intimamente ainda algemados 
e indômitos em seu próprio aprisionamento, em virtude de 
sua vontade maldosa, permitindo uma nova manifestação 
pela influência dos atuais chefes do governo, sem qualquer 
interferência rigorosa contra o ultraje intencional — eles tor-
cem a situação, responsabilizando por tal desgraça a Mesma 
Divindade que anteriormente haviam negado. Elevam-se eles 
mesmos para tal Deus, em virtude de sua preguiça espiritual 
e fraqueza psíquica. Em sua cegueira, acreditam numa vida 
segundo suas próprias leis e ordens, que pretendem renovar 
constantemente, desconsiderando a voz de advertência de sua 
consciência, abafando-a dentro deles e praticando um fratricí-
dio! No entanto, tal voz será seu próprio juiz! Outros degene-
rados afirmam: “O Senhor mandando tantas punições, apos-
tatamo-lo!” Então, Eu Me manifesto, dizendo: “As referidas 
punições de Deus nada mais são que efeitos de causas anterio-
res, criadas por vós mesmos e repito: Não pratiqueis malda-
des, que nada de mal vos sucederá; evitai a injustiça, que não 



Prédicas de advertência

55

vos atingirá qualquer desgraça.” A fim de evitar coisas piores, 
o gênero humano sempre foi livre, e ainda o é, para retornar 
ao bem e modificar seu destino através de uma conduta justa, 
segundo Minha Doutrina, podendo criar as condições para 
uma vida ordenada. Quem se sentir ainda fraco que Me peça 
em seu coração pela força de sua fé, confiança e vontade.

Além disso, posso realizar o impossível em virtude de Mi-
nha Onipotência Eterna!

Desse modo, depende da pessoa isolada, tanto quanto de 
todos, modificarem seu destino. Se vós, criaturas, considerais 
que acolheis uma fagulha de Meu Espírito Total e Eterno, 
que Se vivifica à medida que viveis dentro de Minha Ordem, 
e sempre será um Admoestador dos atalhos, e além disso, re-
cebestes um guia espiritual (vide “Sete Sacramentos”) — res-
ponsável, que vos protege desde o berço até o túmulo, com 
a incumbência de inclinar vossa mente para o bem, e deve 
apenas respeitar vosso livre arbítrio —, não é ultrajante dis-
cutirdes Comigo, quando ocorrem situações desagradáveis e 
contrárias ao bem-estar e ao ócio inato de criaturas maldosas 
e de corações endurecidos? Cospem todos os conhecimentos, 
até então adquiridos, como cães, procurando caminhos no-
vos, humanos e mais agradáveis, que não existem e não po-
dem existir. Se todas as ocorrências e aparições no mundo, no 
íntimo da criatura, bem como no globo terrestre, se acham 
em relações correspondentes entre si, um gênero totalmen-
te pervertido só pode fazer jus a dirigentes e chefes que se 
coadunem à sua natureza maldosa. O externo corresponde 



Gottfried Mayerhofer

56

ao interno. A vida íntima do homem se manifestará cedo ou 
tarde, tanto isoladamente como nas massas. Por isso, afirmo: 
povos egoístas e contrários à Minha Ordem têm que ser pres-
sionados e afligidos por meio de chefes tirânicos e orgulhosos, 
a fim de não se corromperem totalmente, mas chegar à cons-
ciência e recolhimento interno.

Se Eu agisse contrário à Minha Ordem Original, dan-
do ao gênero humano glutões gozadores para regentes e che-
fes, cheios de fraquezas e desejos inconfessáveis e incapazes 
de dirigir um governo, e além disso abençoasse os campos 
terrestres a ponto de nunca ocorrer uma penúria popular, as 
consequências seriam catastróficas para a vida psíquica. Tal 
gênero humano, que jamais almejasse a sábia conduta de um 
Criador, haveria de se degenerar de tal forma a perder total-
mente sua Semelhança Divina, privando-se de todas as capa-
cidades espirituais e forças criadoras de Deus. Chegaria no 
Meu Mundo Espiritual com almas dilaceradas até às formas 
primitivas, e milhões de falanges de anjos teriam que traba-
lhar durante milênios, como samaritanos, a fim de compensar 
tais prejuízos psíquicos em seus mínimos valores.

Quais não seriam as reprimendas amargas que tal gêne-
ro faria a Mim quando se inteirasse dos efeitos de sua ação 
satânica! Haveriam de Me classificar de Criador totalmente 
incapaz da educação de Seus filhos terrestres, pois teria que 
prever tudo isso.

Daí se deduz não haver outra possibilidade de recon-
duzir os homens à Minha Ordem e à consciência de sua 



Prédicas de advertência

57

conduta errada sem vilipendiar o seu livre arbítrio. Se Eu 
encontrasse no Meu Plano Criador a mínima imperfeição, 
que tornasse duvidosa a futura perfeição e plena Semelhan-
ça Divina dos que caminham segundo Minha Ordem, seria 
facílimo dissolver Minha Criação e todos os seres, num áti-
mo, através de Minha Onipotência. Seria reconduzida aos 
Meus Pensamentos Originais de onde surgiu toda a matéria, 
e continuará surgindo eternamente, e transformada numa 
Criação totalmente nova.

Quem Me poderia chamar à responsabilidade por isso? 
Minha Criação sendo sumamente perfeita e tudo faço para 
mantê-La, a Ordem Original tem que ser respeitada.

Ainda não tranquei a porta para o Meu Coração Paternal. 
Mas quem quiser retornar, que o faça depressa. Do contrário, 
seria obrigado a enviar tribulações tais que fariam empalide-
cer as passadas e as ainda existentes, para finalmente levar o 
gênero humano à sua verdadeira finalidade. Aos renitentes, o 
Meu Amor Paternal há de se ocultar e Minha Divindade fará 
justiça em Sua Inclemência. De Minha Parte, hei de tapar 
os Ouvidos, a fim de não ouvir os gritos de dor e desespero. 
Lembrai-vos disso.

Meu Tempo já chegou para transformar a Terra num pa-
raíso, a fim de que nela venha a existir paz e harmonia, e Eu 
possa habitar entre Meus verdadeiros filhos.

Como foi possível que a cidade — vosso coração maldo-
so —, antigamente tão piedosa, chegasse a tal ponto? Foi a 
consequência de pensamentos impudicos, vícios e adultérios, 



Gottfried Mayerhofer

58

paixões e desejos de toda espécie, ódio, inveja e discórdia, 
difamação, mentira e perseguição. Pelo orgulho desmedido, 
amor-próprio, teimosia, obstinação, tendência de domínio, 
ambição, gozo e toda sorte de maldades contra o próximo, 
por pensamentos, palavras e ações.

Ai do povo pecaminoso, cujo coração endurecido e cheio 
de delitos, onde o amor esfriou totalmente e apenas imagina 
coisas maldosas, ignora e não quer reconhecer que, com isso, 
provoca seu próprio julgamento. Quanto tempo ainda terei 
que vos suportar? Não quereis ouvir Minha Palavra! Não es-
tais dispostos a ter para regentes e chefes sábios iluminados 
como anteriormente, preferindo intelectuais de vosso meio, 
infames e vergonhosos, de sorte que não chegarão a um acor-
do final! Reconhecei, portanto, os verdadeiros motivos da ru-
ína dos povos, há seis mil anos, isto é, a completa ausência dos 
Ensinamentos e Ordens vitais de seu Deus e Criador.

Os patriarcas — desde Adam a Noé — que habitavam as 
montanhas de Hanoch, sagradas por Mim, onde as criaturas 
satânicas não podiam pisar, caso não quisessem ser destroça-
das pelas feras, que Eu determinei para vigias, foram por Mim 
Mesmo ensinados em todas as coisas da vida material e espi-
ritual, e esse ensino se conservou verbalmente e mais tarde foi 
anotado segundo Minha Vontade. Todos viveram fielmente 
como verdadeiros filhos da Luz até a morte de Adam e Eva, 
durante 960 anos. Descendentes dos patriarcas, cujos cora-
ções se desprenderam aos poucos de Minha Doutrina, dirigi-
ram-se para Hanoch e se uniram às filhas de lá... Mas o per-



Prédicas de advertência

59

vertido rei Lamech, que recebera dos Meus Sábios e de Mim 
o necessário ensinamento, transformou-se de tal forma, com 
os conselheiros e chefes, a ponto de se tornar um exemplo 
luminoso de seu povo, que o prezava e Me agradecia de joe-
lhos. Rei e povo caminharam durante séculos — até a morte 
dele — em Minha Santa Ordem, elevando-se de seu estado de 
simples criaturas para verdadeiros filhos de seu Deus e Cria-
dor, vivendo felizes, em paz e serenidade, sem jamais sentirem 
qualquer necessidade.

Os reis posteriores — e as consequentes gerações, incluin-
do o sacerdócio pervertido, cujas atitudes satânicas contribuí-
ram para a ruína desse reino gigantesco — Me abandonaram 
cada vez mais. Criaram suas próprias organizações de vida e 
leis, levando guerras sangrentas com povos vizinhos, usando 
cargas explosivas de efeito terrível, arrebentando os grandes 
veios de água subterrânea, fazendo irromper finalmente as 
enxurradas das profundezas das montanhas, que inundaram a 
terceira parte da Ásia, numa altura de 4.000 metros e afoga-
ram os hanoquitas e os habitantes das alturas. Somente Noé, 
sua família e os animais, mencionados na Escritura, se reco-
lheram na arca construída por ele e seus ajudantes. Todas as 
Minhas advertências e ensinos, que fiz levar aos hanoquitas 
pelos Meus mensageiros, de nada valeram. O mar Cáspio e o 
lago Aral são testemunhas silenciosas daquela catástrofe aquá-
tica. Provas da antiga grandiosidade desse reinado gigantesco 
podem ser encontradas ainda hoje em suas profundezas, pelos 
incrédulos.



Gottfried Mayerhofer

60

O povo japonês — cujos patriarcas viveram durante 
1.900 anos fielmente dentro de Minha Doutrina, que Eu ha-
via transmitido a Meduhed, seu patriarca original, e que fora 
anotada por ele e seus sábios professores e ajudantes — po-
diam orgulhosamente se chamar de “filhos do Céu” e “filhas 
da Terra”. Eram a seu tempo o povo mais rico, mais feliz e 
satisfeito da Terra, cujas ilhas nenhum estrangeiro ganancioso 
podia pisar. No entanto, o povo também se desviou de Minha 
Ordem, e como advertências seculares de nada adiantaram, 
permiti que caísse sob o domínio dos mongóis que Eu condu-
zi por caminhos secretos, a fim de proteger da ruína as almas 
que se tornaram maldosas. Os apóstatas tiveram que pagar 
tributos pesados e construir cidades, acabando com a felicida-
de e a paz dos japoneses. Ainda assim, tinham a liberdade de 
voltar seu coração para Mim, diante do domínio estrangeiro, 
com que Eu teria tornado seu destino mais suave.

De modo semelhante, se bem que não tão grave, foi o 
destino do povo chinês, pois também se afastou de Minha 
Doutrina Pura, que seu patriarca primitivo — Sihin — havia 
recebido de Mim, e se entregou aos poucos à idolatria de seus 
ascendentes, em vez de erigirem templos para o Deus Vivo.

Os primitivos egípcios — que tinham sido regidos por 
reis-pastores, muito sábios e cujas inscrições em rochas até 
hoje nenhum que não fosse inspirado conseguiu decifrar — 
ficaram fiéis a Mim durante 700 anos. No entanto, também 
caíram na idolatria e outros vícios, considerando os símbolos 
de Minha Divindade — ensinados pelos sábios instrutores 



Prédicas de advertência

61

como as próprias forças que até então honravam — diviniza-
vam as formas materiais, e além disso se deturpavam horrivel-
mente. Todos os ensinos e advertências não surtindo efeito, 
fiz com que faraós estrangeiros encontrassem o caminho para 
seu país e em breve esses se ergueram para reis e soberanos, 
que subjugaram o povo egípcio. Posteriormente, o povo foi 
dominado pelos romanos e, mais tarde ainda, pelos ingleses.

O povo israelita — designado para guias de outros — 
também saiu repetidamente fora de Minha Ordem, precisa-
mente quando Moisés o conduzia através do deserto. Tratava-
-se de um povo teimoso, de coração endurecido e materialista, 
onde não existia amor e nenhuma vibração de vida espiritual, 
que pudesse levar o campo dos sentimentos a verdejar para 
Me proporcionar frutos amadurecidos da vida.

Por isso, o deserto não pôde produzir — em virtude de 
Minha Ordem Original — muito embora teria sido facílimo 
para Mim transformá-lo num campo frutífero através de Mi-
nha Onipotência, sem cooperação humana. Orgulhosamen-
te, esse povo exigiu de Mim um rei, pois necessitava de um 
soberano de pompa externa, não lhe agradando mais Meu 
Regime. Em seu orgulho, nascido do ócio, apegou-se cada vez 
mais às leis de Moisés, em vez de se prender ao sentido espi-
ritual das mesmas, que Eu de modo algum sustei, mas as fir-
mei e espiritualizei pela Doutrina de Amor. Quando pretendi 
educar tal povo — Pessoalmente — para um verdadeiro povo 
de Deus, ele Me perseguiu em sua cegueira, crucificando Mi-
nha Forma como Filho, com Meu consentimento.



Gottfried Mayerhofer

62

Ainda assim, conquistei dentre eles almas fortes, que Me 
serviram com todo amor e divulgaram Minha Doutrina em 
muitos países, cidades e lugarejos. Não pude e não devia tirar 
o livre arbítrio aos renitentes sem julgá-los. Todas as advertên-
cias e punições no exílio não apresentando efeito algum, con-
senti que o último julgamento caísse sobre eles, que os disper-
sou em todas as direções. Sem nacionalidade são obrigados a 
comer o amargo pão em terra alheia e suportar todo vexame 
e perseguição de outros países, devido à sua falta de amor, 
teimosia e incredulidade. Todavia, têm a opção, como todos 
os demais apóstatas, de voltarem para junto de Mim e Minha 
Casa, extirpar a tendência doentia pelos bens materiais, para 
aceitarem Meus leves Mandamentos e agirem segundo eles.

O povo hindu — cujo país deveria ser especialmente san-
tificado, pois era bafejado pelo Espírito de Deus — mutilou e 
humanizou os ensinos de seu reformador pelo total desprezo 
ao mundo. Deveria viver segundo Minha Vontade e praticar 
verdadeiras obras de amor ao próximo, fortificando sua alma 
na luta da vida, amadurecendo para uma existência mais ele-
vada no Meu Espírito, em vez de levar uma existência tola de 
expiação pela autoflagelação, inútil para todos, porque atro-
fia a alma.

A fim de sacudir esse povo de sua ociosidade, falta de 
vontade e debilidade e liberá-lo de seu enraizado fatalismo e 
fanatismo, pelos quais caiu na morte espiritual, permiti que 
fosse dominado e subjugado pelos ingleses, que também o 
puniu, provocando a perda de sua liberdade e independência 



Prédicas de advertência

63

por longo tempo. Seu coração se tornara obtuso e sem ação, 
ignorando o Espírito Vivo de Deus.

Onde ficou o antigo brilho, poder e grandiosidade dos 
persas, babilônios, macedônios, romanos e gregos? Tratava-se 
de povos que em justo tempo receberam de Mim os Ensina-
mentos de salvação e vida adequados ao amadurecimento e 
caráter de cada um, através de doutrinadores inspirados por 
Mim. Tudo se desvaneceu devido ao mundanismo total de 
seus chefes, que se haviam esquecido de Mim e erigiram tem-
plos e altares para seus ídolos, em vez de consagrar para Mim 
seus corações como templos vivos. Seus países se tornaram 
joguetes de poderes estrangeiros e ainda o são hoje em dia.

Que destino finalmente levou Minha Doutrina de Amor, 
que como Salvador doei ao mundo? Foi somente ensinada e 
vivida nas originais comunidades cristãs, até que pessoas orgu-
lhosas, dominadoras e com tino comercial criaram uma práti-
ca pagã por motivos gananciosos. Chamavam isso de religião, 
e até hoje mantêm suas ovelhas de fé cega sob seu domínio, 
atirando-as à pior superstição, ao ponto de matar as psiques, 
de onde jamais poderiam ser libertas sem julgamento.

Assim, Minha Doutrina pura do Amor foi deturpada e 
vilipendiada. Milhões de sacerdotes que vivem às custas do 
altar, sem servi-lo realmente dentro de Meu Espírito, até hoje 
não conseguiram educar criaturas mundanas, com as quais 
Meu Coração sentisse agrado. Meu Espírito não se encontra 
neles nem nas igrejas de pedra, do contrário não teriam sido 
atingidas pelo raio ou pelas bombas. O anjo mais simples teria 



Gottfried Mayerhofer

64

Onipotência suficiente para evitar tais fatos. Todas as almas 
realmente importantes, batizadas pelo Meu Espírito e envia-
das com Minha Ordem, que agem e vivem no seio da Igreja 
Católica a fim de evitarem as piores aberrações, nada têm a 
ver com o poderio satânico de Roma e não podem por ele 
ser considerado seus semelhantes. São filhos da luz, portanto 
espiritualmente renascidos. Todavia, o tempo se aproxima em 
que exigirei Minhas ovelhas das mãos dos pastores infiéis, que 
serão desmascarados diante de todo mundo.

Nessa explicação são reveladas as causas verdadeiras da 
queda espiritual e moral de grandes povos e suas culturas, não 
provocadas por um destino inconsciente; foram somente os 
próprios homens que abandonaram cedo ou tarde Minhas 
Determinações. Queriam formular suas próprias organiza-
ções e leis, prejudicando seriamente suas almas e se entrega-
ram à escravidão de sua vontade maldosa, através do enfra-
quecimento das forças de reação espiritual, de onde terão que 
se libertar pela conduta total de Minha Doutrina.

Em vosso íntimo indagais: “Senhor, se assim é, por que 
permitiste tais erros de Teus filhos, se Tua Vontade Onipoten-
te bem poderia ter evitado?”

Respondo: “Teria sido fácil, caso quisesse agir contra a 
Minha Ordem Original!” Num instante poderia eliminar vos-
sa vontade própria e insuflar Minha Onipotência, preparando 
vosso coração de tal modo que Me prestaríeis obediência cega 
em tudo. Em tal caso, seríeis transformados em simples ho-
mens-máquinas. Mas a semente do mal continuaria convosco 



Prédicas de advertência

65

e jamais seríeis capazes de atingir o destino elevado. Vossa si-
tuação seria idêntica à dos irracionais que seguem a seu instin-
to, que Minha Onipotência neles deitou e conservou, de sorte 
que só podem agir e se mover conforme o exijo. Desse modo, 
também não podem chegar a uma perfeição vital maior. Mas 
a vontade do homem tem que ser livre para toda a eternidade. 
Encontra-se ele sob a lei do dever; apenas o corpo está sujeito 
ao imperativo categórico, pois tem que morrer.

Ainda assim, entendo finalmente efetuar, das más ações 
dos homens, sua própria salvação. Nas piores situações da 
vida, jamais será tocado um fio de cabelo ao justo, que sempre 
age com Meu Amor, não obstante sofrimentos e tribulações.

Sou forçado a assim agir porque somente pelo sofrimento 
a alma humana se torna forte, resistente e apta para grandes 
tarefas em Meu Reino. Portanto, Meus sofredores corajosos, 
tendes paz no Senhor, o Grande e Onipotente Mestre de 
Construção, vosso Pai na Luz! Ele há de vos fortalecer na dor e 
ajudará a carregar vosso jugo. Sou e serei eternamente o antigo 
Deus, que dirige sob Seu Comando sabiamente todos os seres. 
Serei Pai Verdadeiro para os que Me dedicam todo amor; hão 
de participar da plenitude de felicidades e bem-aventuranças 
que gozam milhões de Meus filhos em Meu Mundo Espiritu-
al — um mundo que os servos de Satanás afirmam inexistir, 
muito embora eles mesmos lá passem, com sua alma e espíri-
to, a terceira parte de sua existência, num estado sonolento e 
sonhador. Eles também sonham, se bem que nem sempre se 
recordam dos sonhos, devido à sua imaturidade psíquica.



Gottfried Mayerhofer

66

Agora, ouvi e assimilai na profundeza de vosso coração o 
que tenho para vos dizer, usando a razão como analisador. Em 
Minha Sabedoria, depositei no homem as capacidades, atribu-
tos e forças correspondentes às Minhas, como dons incomple-
tos. Deve ele próprio se tornar o criador de seu aperfeiçoamento 
interior, um ser autodeterminador, que descobre e livremente 
age com aperfeiçoamento crescente, assemelhando-se assim, 
cada vez mais, ao seu Criador e Senhor. A fim de alcançar tal 
estado, o homem deve aceitar o Meu Verbo, no qual Eu lhe 
revelo Minha Vontade, de coração feliz e grato, e naturalmente 
praticá-lo. Se Eu, desde o começo, tivesse criado a alma humana 
totalmente perfeita, teria lhe tirado todo estímulo para exercitar 
suas forças naturais e espirituais. Se deleitaria em seu mundo de 
pensamentos e ideias, sem no entanto querer realizá-lo, e sua ati-
vidade seria apenas dirigida à satisfação da fome e da vestimenta. 
Essa observação deve servir para os cientistas resmungadores que 
se pronunciam de modo crítico a respeito da criação do homem.

Todo mundo visível e invisível, todos os Espaços no Cos-
mo com todas as estrelas incontáveis e habitadas, Eu os criei por 
causa dos homens, que deverão participar futuramente como 
filhos perfeitos das maravilhas e alegrias de seu Pai e Criador.

Erigi toda a Minha Criação, desde sua Origem, através 
de Minha Sabedoria, de sorte que dispensa modificações e 
melhoramentos para todo sempre, mesmo que pela maldade 
de Minhas criaturas, muitas vezes a sólida Ordem Original 
é perturbada, dando-se consequências que para eles mesmos 
são dolorosas e produzem um estado caótico no Universo.



Prédicas de advertência

67

Na Ordem de Minha Criação, também foram assimila-
dos os Ensinamentos e Mandamentos para o aperfeiçoamen-
to e a consciência espiritual de Meus filhos, por cuja aceitação 
o caminho à Minha Casa Paterna se torna curto.

Se as criaturas, em virtude do livre arbítrio conferido por 
Mim, desconsideram a voz interna, embora cientes do bem 
e do mal, afastam-se de Minha Ordem e agem contrário aos 
Meus Mandamentos, prolongando o caminho para junto de 
Mim. A vida em Minha Criação se baseando na perfeita har-
monia entre Criador e criatura, e não havendo consistência 
uma vida egoísta e teimosa fora de Mim, pelo contrário se 
consumiria por si mesma, conclui-se que todos os habitantes 
desta Terra, bem como dos milhões de sóis, planetas e seus sa-
télites, que se opõem aos Ensinamentos e Organizações trans-
mitidos em toda parte por meio de Meus inúmeros sábios e 
doutrinadores, são finalmente obrigados a retornar à Minha 
Ordem por desvios dolorosos e prolongados, porquanto sur-
giram de Meu Espírito de Origem Divina.

No entanto, pode ocorrer que almas maldosas se aprazem 
por muito tempo em seu estado autocriado, afundando cada 
vez mais em seu mundo interior e igualmente no mundo ex-
terior, sem realidade nem consistência duradoura. Tanto mais 
poderoso e insistente se levanta seu espírito, obrigado a acom-
panhar a alma ao abismo, e sua voz acusadora e admoestadora 
aflige e martiriza constantemente a alma. Sua maldade repre-
senta o verme roedor que não morre, e a ira é o fogo que não 
se apaga até que a alma, na mais profunda base de seu próprio 



Gottfried Mayerhofer

68

inferno, finalmente se dispõe ao retorno. Basta um grito de 
socorro, para que Meus anjos servidores dela se aproximem 
para uma saída salvadora, antes que seja tarde. Não querendo 
aceitar tal ajuda, preferindo em seu total endurecimento psí-
quico todos os martírios infernais que a atormentam, o que 
pode acontecer em casos raríssimos, o espírito abandona a 
alma para sempre. Suas partículas se dissolvem, são atraídas 
por outros elementos de vida psíquica da natureza, de onde 
eles surgiram, o que representa a perda da personalidade, ou a 
segunda, isto é, a própria morte da alma. As potências especí-
ficas divididas se desenvolvem, através de milhares de desinte-
grações, de suas formas para outras superiores, até que, guia-
das sempre por espíritos sábios e dirigentes, atingem a forma 
humana, onde são enclausuradas. Todo elemento psíquico na 
matéria tende à espiritualização, e não existe uma poeirinha 
solar nem um verme cuja finalidade não seja fixada por Mim. 
Aprendei dessa concepção compreensível!

Nenhum anjo, por mais sublime, muito menos um sim-
ples mortal desta Terra, poderá penetrar em Minhas Profun-
dezas de Sabedoria, imensuráveis e insondáveis, tampouco 
assimilá-las, porque não podem ser ilustradas em quadros 
correspondentes nem transmitidas por meio de símbolos.

Daí se conclui que a criatura não pode viver sem Deus, 
mesmo que procure se convencer disso. Pode, por certo tem-
po, tomar uma posição contrária a Deus, devido à sua malda-
de, porque em todo o Universo nada existe senão Deus e tudo 
se encontra Nele! Então a criatura reconhecerá ser impossível 



Prédicas de advertência

69

compreender algo espiritual e divino através de seu intelecto, 
por mais aguçado que seja, mas apenas com o coração, tão 
logo o tiver purificado de todo detrito do mundo.

Em Meus Mundos espirituais existem escolas especial-
mente organizadas, onde Meus filhos rebeldes são levados a 
um justa maturidade, podendo se tornarem valiosos socorris-
tas e instrumentos salvacionistas em planos distantes, para ge-
rações futuras. A eternidade não conta o tempo que destrói e 
faz desvanecer todas as aparições, enquanto ela tudo conserva, 
e milhões de anos terráqueos são como um simples instante 
fugaz diante de Minha Eterna Presença.

Se assim é, não é tolo quem continua a reagir contra Mim 
em seu orgulho, amor-próprio e teimosia, querendo seguir 
seus próprios caminhos? Filhos tolos, se pudésseis contar as 
inúmeras lágrimas e ouvir as amargas acusações próprias dos 
que partem da Terra, após terem levado uma existência à sua 
vontade, esquecendo-se totalmente de Mim! Se fosse possível 
saborear uma pequena prova de Minhas Maravilhas, apenas 
por um segundo, preparadas para Meus filhos verdadeiros e 
espiritualmente renascidos, imediatamente e cheios de remor-
so voltaríeis à Minha Ordem Santa da Vida.

Aos intelectuais da sabedoria e seus chefes, advirto:

EU sou o Criador e Pai de todos os homens, surgidos de 
Mim e dos que ainda nascerão do seio do Meu Amor. Não 
transfiro Minha Glória a outrem! Segundo Meu Espírito, sou 



Gottfried Mayerhofer

70

Eterno e Infinito! Tudo surge e se mantém por Mim; tudo 
está em Mim; tudo nasceu da eterna e infinita Plenitude de 
Meus Pensamentos e Ideias, desde o mais ínfimo ao máximo! 
Em síntese, sou tudo que comporta o Infinito. Para Meus 
verdadeiros filhos, Sou um Deus Pessoal, Real e Visível, com 
o Qual se podem abrir como a um irmão. Somente Eu Sou o 
Espírito Básico mais puro de todos os seres espirituais, por-
tanto o Elemento Original de todos os elementos. Minha Di-
vindade nasce de Meu Amor e o Infinito é Meu Ser, criado 
e mantido através de Minha Onipotência. Se, portanto, Sou 
Eterno em Minha Natureza, nada pode existir fora de Mim. 
Aliás são Minhas criaturas, no estado permitido de emanci-
pação, como se estivessem fora de Mim; na realidade, estão 
dentro de Mim. Meu Espaço da Criação é eterno e infinito e 
totalmente preenchido com Meu Espírito, que é puro Amor, 
portanto Vida, Luz, Sabedoria e a mais clara Consciência Pró-
pria; em suma, um exato sentir, uma exata percepção, visão e 
ação. Através de Minha Poderosa Projeção de Éter Vital, em 
íntima ligação com o ponto central de Meu Espírito que tudo 
penetra, abarca, vê, ouve, sente, pensa, quer e age em toda 
parte, Sou Deus Onisciente!

EU SOU e sempre serei o EXEMPLO ORIGINAL E 
BÁSICO DE TODOS OS HOMENS. O Mesmo Deus, Se-
nhor, Criador e Pai que filhos orgulhosos, dominadores e à 
procura de glória, se bem que fortes pensadores, mas espiritu-
almente fracos, preguiçosos, julgam ter destronado, a fim de 
eles mesmos se endeusarem.



Prédicas de advertência

71

Aos poderosos regentes e seus chefes, advirto:

Guardai vossa espada na bainha! Quem toma da espada, 
há de perecer por ela!

Lutai com as armas do amor e da verdade contra os vossos 
próprios adversários, quais sejam: ódio, inveja, raiva, discus-
são, vingança, ganância, orgulho, amor-próprio, tendência de 
domínio e glória, toda sorte de perversidades que geram den-
tro de vós a discórdia, projetando-a e preenchendo o mundo 
com ela. Somente essa luta se justifica diante de Mim e garan-
te a vitória. Como heróis verdadeiros e espirituais haveis de 
receber o prêmio justo do vencedor.

Sabei que jamais uma guerra foi desencadeada com Mi-
nha Vontade, tampouco pode ser motivada como necessária, 
pois sempre foi causada pelo orgulho, domínio e vaidade dos 
homens, incluindo sua insaciável cobiça. Para povos que pe-
recessem totalmente no materialismo, Eu teria outros meios 
e caminhos de sobra para reorganizar e reconduzi-los à Mi-
nha Ordem. A queda total no materialismo da maior parte 
da humanidade e o subsequente afastamento de Mim foi e 
sempre será a raiz de todas as guerras. Quanto mais profunda 
é a ruína de tais povos, dentro da noite espiritual, negando o 
Espírito da Vida de Deus, tanto mais cruéis serão as guerras, 
como vos ensina a História.

Nada no mundo é, portanto, mau, senão o próprio ho-
mem quando se afasta do coração de Deus, seu Criador e Pai, 
considerando-se, e também o semelhante, como efemérides, 



Gottfried Mayerhofer

72

dando-lhes o valor e o tratamento correspondente. Então 
desaparecem felicidade e paz do mundo, e a discórdia com 
seus efeitos destruidores será soberana, que tudo atrai a seu 
âmbito. Pessoas de corações puros, vivendo dentro de Minha 
Ordem e mandamentos, formando um povo feliz, nunca ti-
veram conhecimento de guerras e hão de ser sempre poupa-
das das fúrias guerreiras. Nesse ponto, a História vos fornece 
igualmente vários exemplos. Vosso Senhor e Criador, sem 
cuja Vontade nenhum pardal cai do telhado, jamais permiti-
ria tais incursões premeditadas contra Seus filhos verdadeiros.

Não existe um caso em vosso planeta, como também em 
todos os corpos cósmicos do passado, presente e futuro, em 
todas as esferas do Universo, em que um povo tomado pelo 
espírito satânico, que o induza à guerra, tivesse atacado uma 
nação que vive em Minha Ordem justa, portanto em união 
com Meu Espírito, a fim de cometer saque, roubo e domínio 
sob qualquer forma. Desse modo é uma usurpação incrível 
e um ultraje contra Deus quando criaturas totalmente ate-
ístas e dominadas por tal espírito declaram a necessidade de 
guerras em virtude da superpopulação e consequente carên-
cia de alimentos, isto é, ameaça de fome. Eles ignoram que a 
Terra é por Mim de tal modo organizada que seria capaz de 
alimentar um gênero humano que vivesse dentro de Minha 
Ordem, ainda que seu número ultrapassasse, por muitas ve-
zes, o da época de hoje. É algo facílimo para Mim, em virtude 
de Minha Onipotência e Ordem no crescimento do reino da 
natureza, multiplicar, acelerar, retardar, diminuir ou impedir 



Prédicas de advertência

73

totalmente, não obstante precedente semeadura no melhor 
solo e considerando todas as previsões possíveis. Ai da geração 
se Eu tirar Minha Mão abençoada de seus campos! Todo ser 
vivo desta Terra seria entregue à morte pela fome. Os Meus 
filhos saberei proteger contra qualquer miséria e conservá-los 
a Meu modo. Repito a observação de que farei cair sobre esse 
gênero humano tribulações tais, jamais assistidas pelo orbe, 
caso não desista de sua vida criminosa. Prefiro ver sucumbir 
os seus corpos a entregar suas almas à ruína total.

A todos os cavalgadores de letras e palradores, advirto:

Devem descobrir e aprender o Espírito Vivo em cada Pa-
lavra da Escritura e necessitam do conhecimento da ciência 
interpretadora!

Era comum nos antigos, e ensinavam o simbolismo da 
Escritura, que ia sendo ensinado nas escolas, numa época em 
que ainda viviam segundo Meus Mandamentos e dirigiam 
seus corações para Mim. Somente mais tarde, no tempo dos 
reis, quando o povo começou a se perverter, essa ciência não 
era mais praticada e o povo começou a se prender à letra mor-
ta, como ocorre agora, especialmente entre os religiosos e sa-
cerdotes. — Eis a razão pela qual os inimigos de tudo que é 
Divino consideram a Bíblia um livro de contos e assassinos.

Todavia, chegou o fim de toda a ignorância e concepção 
intelectual; o espírito do amor e da verdade há de ressuscitar 
como Soberano nos corações de Meus filhos verdadeiros.



Gottfried Mayerhofer

74

Ao jardineiro e lavrador, digo:

EU unicamente Sou o Criador da meteorologia, muito 
embora, às vezes, dê a impressão de não existir.

Mão organizadora nas ocorrências da natureza! Percebeis 
os fatos e aparições externas, desconhecendo sua natureza in-
terna, a vida e a manifestação das forças ativas que obedecem 
ao mais leve Aceno de Minha Onipotência. A meteorologia e 
todo crescimento dentro da natureza se forma segundo a con-
dição interna da humanidade para com seu Criador. Se vive e 
age dentro de Minha Ordem, cumprindo sempre Meus Man-
damentos, cuidarei de uma rica colheita. Assim, o trabalho 
do lavrador será abençoado e os celeiros se encherão de frutos 
e trigo. Caso os homens se esqueçam totalmente de Mim — 
pois não Me satisfaço com uma fé fraca de almas mornas —, 
o efeito será o pior possível em todos os fenômenos da natu-
reza, conforme já presenciastes seguidamente.

Se Eu fosse cumular o trabalho do lavrador com Minha 
Bênção, não obstante a total perversão de Meus filhos, expo-
ria igualmente suas almas à perdição completa e jamais acre-
ditariam na Mão Poderosa de Deus.

Reconhecei, portanto, nos fenômenos aparentemente ce-
gos em a natureza, Minha Mão organizadora, reguladora, mas 
também julgadora; não deveis supor que filhos verdadeiros de 
seu Criador e Pai possam ser expostos às forças brutais e cegas 
da natureza. Ao lado de chuva, sol e ventos benéficos, tam-
bém são necessários passar sobre a Terra os tufões e tempesta-



Prédicas de advertência

75

des para sua manutenção. No entanto, Meus filhos jamais se-
rão atingidos diretamente por enxurradas, saraiva e prejuízos 
nas colheitas, porque aparecem apenas como consequência da 
perversão humana e devem martirizar e preocupar esse gê-
nero humano.

Se ainda assim permito em alguns continentes colheitas 
fartas, totalmente desmerecidas, sei perfeitamente a finalida-
de e o motivo dessa permissão.

Que ninguém se escandalize com tais contrassensos apa-
rentes, pois no final pedirei contas de todos!

Aos abastados e proprietários dispostos a caminhar 
dentro de minha ordem, digo:

Sou a Causa de vossa abastança e aplainei os caminhos 
para tanto, porque tal foi a Minha Vontade. Sede sempre ad-
ministradores sábios de bens adquiridos com justiça, e não 
desconsidereis os irmãos mais pobres com desprezo e orgulho, 
pois desconheceis qual o espírito que habita neles e para que 
finalidade enviei tal alma para a Terra. De corações alegres, 
deveis dar de vosso supérfluo e jamais afasteis um pedinte de 
vossa porta. Praticai, desse modo, a misericórdia como espí-
rito máximo, que depositei em vós como tendência latente, 
e deverá ser desenvolvido à máxima maturação. Então sereis 
justificados perante vosso Criador e Pai, que dirá: “É mais fá-
cil um camelo passar pelo fundo de uma agulha, que um rico 
de coração endurecido entrar no Meu Reino do Céu.”



Gottfried Mayerhofer

76

Aos pobres e necessitados, digo:

Sou a Causa de vossa pobreza, que assim teve que entrar 
em evidência, a fim de praticardes a justa humildade e paciên-
cia na fé viva e confiança em Minha Conduta Sábia. Saberei 
sempre conduzir o sentir dos ricos, isentos de coração endure-
cido, de tal forma a vos beneficiar. Através de vossa vida justa 
diante de Mim, hão de despertar em vós forças inimagináveis, 
capacitando-vos a grandes tarefas em Meu Reino. Não vos 
deixeis dominar por pensamentos nocivos, desejos inferiores 
e paixões várias, para vos tornardes fortes psiquicamente, as-
similando a plenitude da Vida de Mim, e Eu podendo tomar 
morada em vosso coração como Meu Templo Vivo.

Enquanto esse gênero humano não tiver atingido o renas-
cimento total, haverá pobres e ricos, a fim de aplainar o que 
não é plano e provocar um justo equilíbrio de todos os con-
trastes nas coisas e acontecimentos da vida, pela prática zelosa 
e pelo desenvolvimento das forças psíquicas, caminhando no 
Meu Amor e na Minha Vida — que é o meu Próprio Espírito!

TU, MEU PEQUENO REBANHO, que sempre con-
servou a fidelidade em todas as situações da vida, não desa-
nimes, mas aguarda-Me com paciência! Hei de te proteger, 
guiar por caminhos conhecidos exclusivamente por Mim! 
Hás de ver o Meu Semblante, podendo palestrar Comigo 
como um teu irmão.

Felizes todos os que ouvem o Meu Verbo, o aceitam de 
coração grato e caminham em Meu Amor. Não haverão de 



Prédicas de advertência

77

saborear a morte, pois a transformação se fará num instante, 
de uma maneira muito suave. Como seres eternamente livres, 
ingressarão, da morte deste mundo mau, numa vida livre e 
cheia de Luz, onde não haverá mais morte, preocupação e 
tribulação, mas uma paz e bem-aventurança benéficas serão 
o seu prêmio!

A eles dedico todo o Meu Amor e Sua Força, Minha Gra-
ça e Minha Bênção! Amém!

Fim


	OS SETE SACRAMENTOS
	PREFÁCIO
	OS SETE SACRAMENTOS
	PRIMEIRO SACRAMENTO: O BATISMO
	SEGUNDO SACRAMENTO: A CRISMA
	TERCEIRO SACRAMENTO: A COMUNHÃO
	QUARTO SACRAMENTO: A CONFISSÃO
	QUINTO SACRAMENTO: A EXTREMA-UNÇÃO
	SEXTO SACRAMENTO: A ORDENAÇÃO
	SÉTIMO SACRAMENTO: O MATRIMÔNIO
	EPÍLOGO

	PRÉDICAS DE ADVERTÊNCIA
	DADOS BIOGRÁFICOS
	PRÉDICAS DE ADVERTÊNCIA


