




O GRANDE EVANGELHO DE JOÃO
Volume V



O GRANDE EVANGELHO DE JOÃO — 11 volumes
Recebido pela Voz Interna por Jacob Lorber

Traduzido por Yolanda Linau
Revisado por Paulo G. Juergensen

Direitos de tradução reservados

Copyright by Yolanda Linau

UNIÃO NEOTEOSÓFICA
www.neoteosofia.org.br

Edição 2019

http://www.neoteosofia.org.br


ÍNDICE

1.	 A MILAGROSA REFEIÇÃO.....................................................................................................17

2.	 COMO SE OPERAM MILAGRES..........................................................................................19

3.	 PREVIDÊNCIA DIVINA E LIVRE ARBÍTRIO HUMANO..................................................21

4.	 A NOVA MANSÃO DE MARCUS, UM MILAGRE DE RAPHAEL.................................23

5.	 OS FILHOS DO MUNDO E OS FILHOS DO SENHOR...................................................24

6.	 O SENHOR DÁ DIRETRIZES A MARCUS..........................................................................26

7.	 O SUMO SACERDOTE DE ROMA. CRÍTICA AO SACERDÓCIO PAGÃO................27

8.	 CONDIÇÃO RELIGIOSA EM ROMA NA ÉPOCA DE JESUS........................................30

9.	 O SENHOR PREDIZ O DESTINO DE ROMA E JERUSALÉM.......................................32

10.	 UM EVANGELHO PARA O SEXO FEMININO..................................................................35

11.	 CRITÉRIO DO NÚBIO QUANTO AOS MILAGRES..........................................................37

12.	 A TENDÊNCIA PARA A JUSTIFICAÇÃO PRÓPRIA.........................................................39

13.	 A POSSIBILIDADE DE MAIORES FEITOS QUE O SENHOR........................................40

14.	 MILAGRES EFETUADOS PELO RENASCIDO EM ESPÍRITO.......................................41

15.	 O SENHOR CONSOLA OS NÚBIOS, NÃO DESTINADOS À FILIAÇÃO DIVINA...44

16.	 A DELEGAÇÃO DE CESAREIA PHILIPPI DIANTE DE CIRENIUS...............................46

17.	 A SÁBIA LEGISLAÇÃO NO REINADO DE MATHAEL, NO PONTUS........................48

18.	 DISCUSSÃO ENTRE CIRENIUS E ROKLUS.......................................................................50

19.	 INTENÇÕES DE ROKLUS E SEUS COMPANHEIROS.....................................................52

20.	 ROKLUS ANALISA O MILAGRE...........................................................................................54

21.	 CONFISSÃO ATEÍSTA DE ROKLUS.....................................................................................55

22.	 ROKLUS PROVA SUA CONVICÇÃO ATEÍSTA..................................................................58

23.	 PARECER DE ROKLUS QUANTO AOS DEUSES E SEUS SACERDOTES..................60

24.	 ROKLUS PROCURA FUNDAMENTAR O ATEÍSMO COMO FILOSOFIA 

VERDADEIRA.............................................................................................................................62



25.	 O SENHOR ESCLARECE A ÍNDOLE DE ROKLUS...........................................................64

26.	 O MOTIVO DA QUEDA DO SACERDÓCIO......................................................................65

27.	 O SANTÍSSIMO NO TEMPLO DE JERUSALÉM. ABERRAÇÕES DE 

PENITÊNCIAS NA ÍNDIA........................................................................................................67

28.	 O SACERDÓCIO HINDU........................................................................................................70

29.	 A RESIDÊNCIA DO SUMO SACERDOTE DO DALAI-LAMA.......................................72

30.	 ROKLUS CRITICA O SISTEMA RELIGIOSO HINDU E JUDEU....................................73

31.	 ROKLUS PREZA O ATEÍSMO E O NÃO SER.....................................................................74

32.	 FILOSOFIA DE ROKLUS.........................................................................................................75

33.	 O DEUS DOS NATURALISTAS.............................................................................................77

34.	 ROKLUS COMPARA AS AÇÕES HUMANAS ÀS DE DEUS..........................................79

35.	 ROKLUS APONTA O CORAÇÃO COMO RECEPTÁCULO DA DIVINDADE 

VERDADEIRA.............................................................................................................................80

36.	 ROKLUS É ENCAMINHADO PARA RAPHAEL.................................................................82

37.	 RAPHAEL FALA DO SER DIVINO........................................................................................84

38.	 FINALIDADE DAS PENITÊNCIAS NA ÍNDIA...................................................................85

39.	 PERIGOS DUMA EDUCAÇÃO CIENTÍFICA......................................................................86

40.	 COMO SURGIU A ESCRAVIDÃO.........................................................................................87

41.	 A ORGANIZAÇÃO EGOÍSTICA DOS EGÍPCIOS.............................................................88

42.	 ORDEM GOVERNAMENTAL DOS ANTIGOS HINDUS................................................90

43.	 A UNIÃO RELIGIOSA ENTRE ÍNDIA E CHINA.................................................................90

44.	 ROKLUS RELATA AS MAGIAS DUM HINDU...................................................................92

45.	 RAPHAEL EXPLICA AS FEITIÇARIAS DO MAGO..........................................................93

46.	 O SACERDÓCIO COMO INIMIGO DA VERDADE..........................................................95

47.	 OS FRUTOS DA NOITE E DA LUZ ESPIRITUAL..............................................................97

48.	 ROKLUS DEFENDE A ORDEM ESSÊNICA........................................................................99

49.	 DIFERENÇA ENTRE PRUDÊNCIA E EMBUSTE.............................................................101

50.	 PERIGO DOS “MILAGRES” ESSÊNIOS..............................................................................103

51.	 OS VERDADEIROS E OS FALSOS TAUMATURGOS.....................................................104

52.	 DÚVIDAS DE ROKLUS QUANTO AO PODER DE RAPHAEL....................................107

53.	 ROKLUS JUSTIFICA A FUNDAÇÃO DA ORDEM ESSÊNIA.......................................108

54.	 ROKLUS FALA DE JESUS.....................................................................................................110

55.	 O MILAGRE DE RAPHAEL EXIGIDO POR ROKLUS.....................................................112



56.	 OS ESSÊNIOS CONJECTURAM A RESPEITO DE RAPHAEL.....................................113

57.	 ROKLUS FALA SOBRE A IMPORTÂNCIA DUM INTELECTO DESENVOLVIDO..114

58.	 A INFLUÊNCIA DO AMOR SOBRE O RACIOCÍNIO.....................................................116

59.	 RAPHAEL REVELA OS PENSAMENTOS DE ROKLUS QUANTO AO SENHOR...118

60.	 A NATUREZA DO AMOR.....................................................................................................119

61.	 O PODER DO CONHECIMENTO PROVINDO DO AMOR. DEFICIÊNCIA DE 

RACIOCÍNIO E INTELECTO.................................................................................................121

62.	 O AMOR E SUA LUZ DE CONHECIMENTO...................................................................123

63.	 ROKLUS E SEUS COMPANHEIROS CONJECTURAM.................................................125

64.	 RUBAN DEFENDE O SENHOR...........................................................................................126

65.	 RUBAN DIANTE DO SENHOR............................................................................................127

66.	 CONSELHO DO SENHOR AOS ESSÊNIOS.....................................................................128

67.	 ROKLUS PROCURA JUSTIFICAR SUA FALSIDADE.....................................................130

68.	 O SACERDÓCIO COMO MAIOR EMPECILHO NA DIVULGAÇÃO DA 

DOUTRINA...............................................................................................................................131

69.	 O VERDADEIRO CAMINHO DA VIDA..............................................................................133

70.	 A NATUREZA DE SATANÁS E DA MATÉRIA..................................................................134

71.	 DESTINO DUMA ALMA MATERIALISTA NO ALÉM....................................................136

72.	 A EXPLICAÇÃO DA PALAVRA “SHEOULA” (INFERNO). A CLARIVIDÊNCIA......138

73.	 A MANEIRA PELA QUAL SE CONSEGUE AMAR A DEUS SOBRE TODAS AS 

COISAS......................................................................................................................................140

74.	 INDAGAÇÕES ACERCA DE MOLÉSTIAS E SUAS CURAS.........................................142

75.	 DOR, MOLÉSTIA E MORTE.................................................................................................143

76.	 O LIVRE ARBÍTRIO.................................................................................................................145

77.	 O ZELO JUSTO E INJUSTO..................................................................................................147

78.	 O DESENVOLVIMENTO DA VONTADE. PREJUÍZOS DO ZELO EXCESSIVO......149

79.	 ALUSÃO DO SENHOR QUANTO À SUA ÚLTIMA CEIA E CRUCIFICAÇÃO.........151

80.	 RAPHAEL, O “GLUTÃO”........................................................................................................152

81.	 INDIVIDUALIDADE DE RAPHAEL....................................................................................153

82.	 O PODER MILAGROSO DE RAPHAEL.............................................................................155

83.	 PERFEIÇÃO DA VIDA E PODER MILAGROSO, ALCANÇADOS PELO AMOR 

A DEUS E AO PRÓXIMO......................................................................................................157

84.	 A IMPORTÂNCIA DA FILIAÇÃO DIVINA NESTA TERRA...........................................160



85.	 GRADUAÇÕES NO REINO DOS ESPÍRITOS DA NATUREZA...................................162

86.	 A NATUREZA DO DIAMANTE E DO RUBI.....................................................................164

87.	 AS JOIAS DOS SOBERANOS..............................................................................................165

88.	 FÉ E RACIOCÍNIO...................................................................................................................168

89.	 O PERIGO DO OURO............................................................................................................169

90.	 A SEMELHANÇA DIVINA COMO TAREFA MOR DO HOMEM.................................171

91.	 TUDO TEM O SEU DEVIDO TEMPO.................................................................................172

92.	 OS FARISEUS SE ESCANDALIZAM COM A ALEGRE REFEIÇÃO DO SENHOR..173

93.	 DISCURSO VEEMENTE DE ROKLUS................................................................................175

94.	 RAPHAEL DÁ EXPLICAÇÃO ACERCA DE “SATANÁS” E “DIABO”...........................176

95.	 OBJEÇÕES DE ROKLUS........................................................................................................178

96.	 OS DEMÔNIOS E SUA INFLUÊNCIA................................................................................179

97.	 O LIVRE ARBÍTRIO E A GRAÇA DIVINA..........................................................................181

98.	 DETERMINAÇÃO PRÓPRIA DA ALMA...........................................................................183

99.	 FLORAN REPREENDE AOS FARISEUS SUA CRÍTICA CONDENÁVEL AO 

SENHOR....................................................................................................................................184

100.	 BENEFÍCIO DO DOMÍNIO ROMANO PARA O POVO JUDAICO............................186

101.	 ROKLUS E FLORAN PALESTRAM A RESPEITO DE STAHAR....................................188

102.	 ROKLUS ELUCIDA O FARISAÍSMO...................................................................................190

103.	 ROKLUS SE ALTERA COM A IGNORÂNCIA DE STAHAR..........................................193

104.	 CONFISSÃO DE STAHAR.....................................................................................................194

105.	 OS CAMINHOS INSONDÁVEIS DA PROVIDÊNCIA....................................................196

106.	 A LIMITADA PENETRAÇÃO DOS ANJOS NOS PENSAMENTOS DE DEUS........198

107.	 O SENHOR PREDIZ A EMIGRAÇÃO DOS POVOS.......................................................199

108.	 ERA DA TÉCNICA...................................................................................................................200

109.	 CONDENAÇÃO PRÓPRIA DAS CRIATURAS.................................................................202

110.	 FUTURA PROVAÇÃO DA TERRA E A PROTEÇÃO DOS FILHOS DE DEUS.........204

111.	 O FIM DA MATÉRIA TELÚRICA..........................................................................................205

112.	 POSTERIOR TRANSFORMAÇÃO DOS CORPOS CÓSMICOS EM 

ESPIRITUAIS. FILHOS DE DEUS E CRIATURAS DE DEUS.........................................207

113.	 OS HABITANTES DAS ESTRELAS E A FILIAÇÃO DE DEUS......................................208

114.	 O IMENSO HOMEM CÓSMICO E A TERRA...................................................................210

115.	 NATUREZA E CONSISTÊNCIA DUM ENXAME GLOBULAR.....................................212



116.	 INSUFICIÊNCIA DO CONHECIMENTO HUMANO. CONSOLO PELO AMOR 

DIVINO.......................................................................................................................................215

117.	 O CONHECIMENTO DA DIVINDADE DE JESUS, CONDIÇÃO PARA O 

VERDADEIRO AMOR A DEUS............................................................................................216

118.	 IMPORTANTES DIRETRIZES À DIVULGAÇÃO DO EVANGELHO...........................218

119.	 DIFERENÇA ENTRE UM DOUTRINADOR VERDADEIRO E UM FALSO................220

120.	 O FUTURO DA DOUTRINA DO SENHOR......................................................................222

121.	 SEM APLICAÇÃO DA DOUTRINA NÃO HAVERÁ CONHECEDORES DA 

MESMA......................................................................................................................................223

122.	 IMPORTÂNCIA DA ATITUDE CRISTÃ..............................................................................225

123.	 A SABEDORIA COMO EFEITO DA AÇÃO AMOROSA...............................................227

124.	 O PROFUNDO SABER, SEM AÇÃO..................................................................................228

125.	 A NECESSIDADE DO EXAME DE CONSCIÊNCIA........................................................231

126.	 O AMOR AO PRÓXIMO COMO REGULADOR DA ECONOMIA.............................233

127.	 O AMOR, ÚNICO E VERDADEIRO LOUVOR A DEUS.................................................234

128.	 SENTIDO ESPIRITUAL DA PARÁBOLA...........................................................................236

129.	 AMADURECIMENTO ESPIRITUAL DOS COOPERADORES DO SENHOR...........238

130.	 DIRETRIZES PARA A DIVULGAÇÃO DO EVANGELHO..............................................241

131.	 A ATITUDE DENTRO DA DOUTRINA E AS PROMESSAS DE DEUS. AS 

CERIMÔNIAS RELIGIOSAS.................................................................................................243

132.	 SALVAÇÃO DO JUGO CERIMONIAL E DA LEI.............................................................244

133.	 RELAÇÃO ENTRE OS FILHOS DE DEUS E AS LEIS POLÍTICAS...............................246

134.	 TRAÇOS BÁSICOS NA EDUCAÇÃO INFANTIL.............................................................248

135.	 DIFICULDADES DO INSTITUTO ESSÊNIO.....................................................................249

136.	 PROIBIÇÃO DAS FALSAS RESSURREIÇÕES DOS ESSÊNIOS..................................251

137.	 PRINCÍPIOS DO INSTITUTO ESSÊNIO REORGANIZADO........................................253

138.	 TENTATIVA DE ROKLUS EM JUSTIFICAR MENTIRAS INOCENTES.......................256

139.	 JUSTIFICATIVA DE RACIOCÍNIO E PRUDÊNCIA.........................................................258

140.	 MENTIRAS E VERDADES, OCULTAS. OS FALSOS PROFETAS E SEUS 

MILAGRES................................................................................................................................260

141.	 HUMILDADE E AMOR AO PRÓXIMO. ROKLUS E SEUS COLEGAS EM 

APUROS....................................................................................................................................261

142.	 ROKLUS PROPÕE MODIFICAÇÕES PARA O INSTITUTO ESSÊNIO......................264



143.	 CONSELHO DO SENHOR....................................................................................................265

144.	 A FUTURA POSIÇÃO DOS ESSÊNIOS DIANTE DO SACERDÓCIO.......................267

145.	 OS FARISEUS ACUSAM O SENHOR DE REVOLUCIONÁRIO...................................269

146.	 OS TRAIDORES SÃO DESMASCARADOS......................................................................271

147.	 NEGOCIAÇÕES COM OS FARISEUS................................................................................272

148.	 A CONFISSÃO.........................................................................................................................274

149.	 CIRENIUS TESTEMUNHA EM FAVOR DO SENHOR....................................................275

150.	 IGNORÂNCIA DOS FARISEUS...........................................................................................277

151.	 MORAL TEMPLÁRIA. OS MILAGRES DE MOYSÉS SOB ELUCIDAÇÃO 

FARISAICA................................................................................................................................278

152.	 PROSSEGUIMENTO DA EXPLICAÇÃO DOS MILAGRES NO VELHO 

TESTAMENTO..........................................................................................................................281

153.	 FILOSOFIA NATURALISTA DO FARISEU........................................................................282

154.	 CIRENIUS INDICA OS MILAGRES DO SENHOR..........................................................284

155.	 OS FARISEUS SÃO ESCLARECIDOS POR UM MILAGRE..........................................286

156.	 O FARISEU DUVIDA DA EXISTÊNCIA DE DEUS..........................................................287

157.	 A TERRA, ESCOLA DE PROVAÇÃO PARA OS FILHOS DE DEUS............................289

158.	 A MISÉRIA COMO MEIO DE EDUCAÇÃO......................................................................291

159.	 A ATIVIDADE JUSTIFICADA...............................................................................................293

160.	 O CONQUISTADOR DO RENASCIMENTO POR EGOÍSMO.....................................294

161.	 IMPRESSÃO DOS MILAGRES DO SENHOR..................................................................296

162.	 CIRENIUS REVELA O PARECER DO FARISEU...............................................................297

163.	 FÉ MATERIALISTA DO CHEFE FARISEU.........................................................................298

164.	 FILOSOFIA DO FARISEU......................................................................................................300

165.	 MARCUS FALA ACERCA DA FÉ E DA DESCRENÇA...................................................302

166.	 CONVERSÃO DOS FARISEUS.............................................................................................303

167.	 HORA DE DESPEDIDA EM CASA DE MARCUS...........................................................305

168.	 AVAREZA E ECONOMIA......................................................................................................307

169.	 PROMESSA PARA OS NECESSITADOS...........................................................................308

170.	 EXCESSO DE ZELO DE PEDRO ACERCA DO SENHOR.............................................310

171.	 NATUREZA DE SATANÁS E DA MATÉRIA......................................................................312

172.	 O SENHOR E OS DISCÍPULOS NA ALDEIA DE PESCADORES, PERTO DE 

CESAREIA.................................................................................................................................313



173.	 ESTOICISMO DOS HABITANTES DA ALDEIA...............................................................315

174.	 A FÉ CRIADORA DE MILAGRES........................................................................................316

175.	 FILOSOFIA DE AZIONA.......................................................................................................318

176.	 JOÃO REVELA A VIDA DE AZIONA.................................................................................320

177.	 A FÉ VERDADEIRA E VIVA...................................................................................................322

178.	 CAMINHO PARA A VERDADEIRA FÉ...............................................................................323

179.	 O SONHO DE HIRAM............................................................................................................324

180.	 VISÃO DA ALMA DURANTE O SONHO.........................................................................326

181.	 PRINCÍPIOS ESTOICOS DE HIRAM..................................................................................327

182.	 FORÇA CRIADORA DA ALMA DURANTE O SONHO................................................329

183.	 EXPERIÊNCIAS MÁGICAS DE HIRAM.............................................................................331

184.	 PRÉ E POSTERIOR EXISTÊNCIA DA ALMA....................................................................335

185.	 REFLEXÕES CONTRA A VIDA ETERNA DA ALMA......................................................337

186.	 INFINITO, ETERNIDADE E BEM-AVENTURANÇA.......................................................338

187.	 TRÊS OBJEÇÕES CONTRA A EXISTÊNCIA APÓS A MORTE....................................340

188.	 NECESSÁRIA DIVERSIDADE DOS SERES E CONDIÇÕES NA TERRA...................341

189.	 A QUESTÃO MESSIÂNICA..................................................................................................344

190.	 JOÃO RECEIA A INTELIGÊNCIA DE HIRAM..................................................................345

191.	 O FOGO MILAGROSO DE JOÃO.......................................................................................347

192.	 A CEIA MILAGROSA..............................................................................................................348

193.	 O NAVIO COM OS ESBIRROS............................................................................................349

194.	 O DESTINO DOS MALFEITORES É CONSUMADO.....................................................351

195.	 HISTÓRIA DOS AGUAZIS....................................................................................................353

196.	 COBIÇA DE JUDAS. O BENEFÍCIO DO REPOUSO EM ESPREGUIÇADEIRAS....354

197.	 OS PRIMEIROS HOMENS SOBRE A TERRA...................................................................356

198.	 OS SERES PRIMITIVOS DA TERRA...................................................................................357

199.	 DIVERSIDADE DOS MUNDOS...........................................................................................359

200.	 DIFERENÇA DAS CRIATURAS DA TERRA E DOS OUTROS MUNDOS.................360

201.	 PESQUISANDO SATURNO..................................................................................................361

202.	 A VINDA DO MESSIAS.........................................................................................................363

203.	 CONCEITO DE HIRAM QUANTO AO MESSIAS............................................................364

204.	 MESSIAS E SALVAÇÃO.........................................................................................................365

205.	 EXPLICAÇÃO DO PROBLEMA MESSIÂNICO...............................................................367



206.	 HIRAM DÁ TESTEMUNHO DE JESUS..............................................................................369

207.	 APRESAMENTO DO NAVIO. CURIOSIDADE DOS HABITANTES...........................371

208.	 PREPARATIVOS PARA A REFEIÇÃO.................................................................................372

209.	 AZIONA E HIRAM EM PALESTRA COM OS VIZINHOS.............................................373

210.	 EPIPHÂNIO, O FILÓSOFO...................................................................................................375

211.	 O HOMEM COMO SER INDESTRUTÍVEL.......................................................................377

212.	 DÚVIDAS DE EPIPHÂNIO...................................................................................................379

213.	 A NECESSIDADE DA FÉ VERDADEIRA...........................................................................381

214.	 CRENDICE E SUPERSTIÇÃO...............................................................................................382

215.	 A MISSÃO DO SENHOR. RECEIO DE EPIPHÂNIO QUANTO À 

COMPREENSÃO HUMANA ACERCA DE SUA DOUTRINA......................................384

216.	 A FORÇA PODEROSA DO VERBO. MELHOR É ENSINAR DO QUE FAZER 

MILAGRES................................................................................................................................385

217.	 A MILAGROSA TRANSFORMAÇÃO DA ZONA. VONTADE LIVRE E 

ACEITAÇÃO DA VONTADE DIVINA.................................................................................387

218.	 IMPORTÂNCIA DA TRANQUILIDADE PSÍQUICA........................................................389

219.	 CORAGEM DE EPIPHÂNIO.................................................................................................391

220.	 FINALIDADE DA CRUCIFICAÇÃO DO SENHOR..........................................................392

221.	 PROPOSTAS DE EPIPHÂNIO PARA EVITAR A MORTE DO SENHOR....................394

222.	 ÊXTASE DOS DISCÍPULOS DIANTE DA ZONA MUDADA. O JEJUM...................396

223.	 APROXIMAÇÃO DE NAVIOS ESTRANHOS...................................................................397

224.	 A VIDA DA ALMA APÓS A MORTE..................................................................................399

225.	 FILHOS DE DEUS (DO ALTO) E FILHOS DO MUNDO (DE BAIXO).......................400

226.	 A VIDA DOS MATERIALISTAS NO ALÉM.......................................................................401

227.	 NULIDADE DUMA FORÇA SEM RESISTÊNCIA............................................................402

228.	 O POLO OPOSTO DE DEUS................................................................................................404

229.	 OS DOIS POLOS DA VIDA...................................................................................................405

230.	 CAMINHO DA SALVAÇÃO..................................................................................................407

231.	 QUAL SERÁ A SALVAÇÃO DOS IGNORANTES?..........................................................408

232.	 CONDUTAS NO ALÉM E REENCARNAÇÃO..................................................................409

233.	 SURGIR E DESAPARECER DAS CRIAÇÕES MATERIAIS.............................................411

234.	 A TRANSFIGURAÇÃO DO SENHOR NO MONTE TABOR.........................................412

235.	 O SENHOR PALESTRA COM MOYSÉS E ELIAS............................................................414



236.	 OS TRÊS DISCÍPULOS EM PALESTRA COM OS ESPÍRITOS.....................................415

237.	 AS DIVERSAS ENCARNAÇÕES DE JOÃO BAPTISTA..................................................417

238.	 A RESSURREIÇÃO DA CARNE...........................................................................................418

239.	 O BENEFÍCIO DA PARCIMÔNIA. O PREPARO DA CARNE DE ANIMAIS 

IMPUROS..................................................................................................................................420

240.	 A CURA DE UM MENINO OBSEDADO...........................................................................422

241.	 PERMANÊNCIA DO SENHOR EM JESAÍRA E NA CABANA DE PEDRO 

PERTO DE CAPERNAUM.....................................................................................................425

242.	 O SENHOR FALA ACERCA DO SEU FUTURO SOFRIMENTO..................................426

243.	 PEDRO E O PUBLICANO.....................................................................................................427

244.	 O MAIOR NO REINO DO CÉU. OS TROPEÇOS.............................................................429

245.	 EXPLICAÇÃO DOS QUADROS ACIMA...........................................................................431

246.	 AS CRIANÇAS COMO EXEMPLO PARA OS DISCÍPULOS. DEUS E HOMEM 

NO SENHOR.............................................................................................................................433

247.	 O SEGREDO DO GÓLGOTHA............................................................................................435

248.	 O PERDÃO................................................................................................................................437

249.	 PARÁBOLA DO CREDOR INCOMPASSIVO...................................................................439

250.	 A NECESSIDADE DE CONDENAÇÕES TERRENAS. MOTIVO DOS CRIMES 

E SUA PREVENÇÃO...............................................................................................................441

251.	 UMA ONDA DE GAFANHOTOS........................................................................................442

252.	 TRAVESSIA DO SENHOR E DOS SEUS À MARGEM OPOSTA.................................444

253.	 A CURA DE UM CEGO DE NASCENÇA E DE OUTROS.............................................445

254.	 O SENHOR E OS SEUS NA HOSPEDARIA DO GREGO. A VERDADE LIBERTA..448

255.	 A PROIBIÇÃO DO DIVÓRCIO.............................................................................................449

256.	 EXCEÇÕES EM ASSUNTOS MATRIMONIAIS................................................................450

257.	 O SENHOR ABENÇOA AS CRIANÇAS.............................................................................452

258.	 O JOVEM RICO........................................................................................................................453

259.	 O PRÊMIO NO REINO CELESTE........................................................................................454

260.	 O SENHOR VISITA UM LUGAREJO NAS MONTANHAS............................................456

261.	 EM CASA DO CHEFE DA COMUNIDADE. O VINHO MILAGROSO.......................457

262.	 CURA DA FILHA ALEIJADA DO TAVERNEIRO.............................................................458

263.	 BARNABÉ SE RECORDA DO MENINO JESUS NO TEMPLO.....................................460

264.	 A SANTIFICAÇÃO DO SÁBADO........................................................................................461



265.	 ELISA DÁ TESTEMUNHO DO SENHOR..........................................................................462

266.	 A VISÃO ESPIRITUAL............................................................................................................464

267.	 CORRESPONDÊNCIA ENTRE MATÉRIA E ESPÍRITO...................................................465

268.	 CURA DUM ENVENENADO POR COBRA. O VINHO MILAGROSO.......................467

269.	 O BOM CAMINHO E O BOM SAL.....................................................................................469

270.	 A ROCHA DE SAL. A CEIA ABENÇOADA.......................................................................470

271.	 MODÉSTIA, MEIGUICE E HUMILDADE. A JUSTA MEDIDA.....................................472

272.	 INTERPRETAÇÃO DA LINGUAGEM DOS PROFETAS................................................473

273.	 A COBIÇA DE JUDAS............................................................................................................475

274.	 OS ESSÊNIOS E SEUS MILAGRES.....................................................................................477

275.	 OBSERVANDO O MUNDO ESTELAR...............................................................................478

276.	 O SENHOR SE DESPEDE DA ALDEIA NA MONTANHA............................................480



S eria ilógico admitirmos que a Bíblia fosse a cristalização de 
todas as Revelações. Só os que se apegam à letra e desconhecem 
as Suas Promessas alimentam tal compreensão. Não é Ele 

sempre o Mesmo? “E a Palavra do Senhor veio a mim”, dizia o profeta. 
Hoje, o Senhor diz: “Quem quiser falar Comigo, que venha a Mim, e 
Eu lhe darei, no seu coração, a resposta.”

Qual traço luminoso, projeta-se o conhecimento da Voz Interna, e 
a revelação mais importante foi transmitida no idioma alemão durante 
os anos de 1840 a 1864 a um homem simples chamado Jacob Lorber. A 
Obra Principal, a coroação de todas as demais, é “O Grande Evangelho 
de João” em 11 volumes. São narrativas profundas de todas as Palavras 
de Jesus, os segredos de Sua Pessoa e sua Doutrina de Amor e de Fé! A 
Criação surge diante dos nossos olhos como um acontecimento relevante 
e metas de Evolução. Perguntas com relação à vida são esclarecidas neste 
Verbo Divino, de maneira clara e compreensível. Ao lado da Bíblia 
o mundo jamais conheceu Obra Semelhante, sendo na Alemanha 
considerada “Obra Cultural”.



Obras da Nova Revelação
O Grande Evangelho de João – 11 volumes
A Criação de Deus – 3 volumes
A Infância de Jesus
O Menino Jesus no Templo
O Decálogo (Os Dez Mandamentos de Deus)
Bispo Martim
Roberto Blum – 2 volumes
A Terra e a Lua
A Mosca
Sexta-Feira da Paixão e A Caminho de Emaús
Os Sete Sacramentos e Prédicas de Advertência
Correspondência entre Jesus e Abgarus
Explicações de Textos da Escritura Sagrada
Palavras do Verbo
(incluindo: A Redenção e Epístola de Paulo à Comunidade em Laodiceia)
Mensagens do Pai
As Sete Palavras de Jesus na Cruz
(incluindo: O Ressurrecto e Judas Iscariotes)
Prédicas do Senhor



O Grande Evangelho de João – Volume V

17

JESUS NOS ARRABALDES DE CESAREIA PHILIPPI
Evangelho de Matheus Cap. 16 (continuação)

1.	A MILAGROSA REFEIÇÃO

1. Digo Eu: “Já passou uma hora de meio-dia; Marcus, trata 
dum bom almoço. Raphael poderá auxiliar-te, após ter tirado da 
mesa os montões de pedra, a fim de que todos possam tomar lugar.”

2. Rápido, o anjo obedece e em seguida diz a Marcus: “Como 
desejas que te ajude: materialmente ou a meu modo? No primeiro 
caso não despertaríamos a atenção dos demais, enquanto no segun-
do pouparíamos muito tempo! Farei o que quiseres e não terás quei-
xa de meu serviço!”

3. Diz Marcus: “Amigo celeste, teu auxílio especial de levar as 
refeições às mesas seria bastante vantajoso, pois a criadagem de Cire-
nius muito tempo levaria para isto! Existe um outro senão: os pratos 
nem estão prontos para tanta gente! Se puderes ajudar-me nisto, 
pouparíamos meia hora para servir o almoço!”

4. Diz Raphael, bondoso: “Concordo, quanto mais rápido o 
preparo da refeição, tanto mais ligeiro poderemos servir! Basta ape-
nas quereres — e dentro dum instante tudo se achará arrumado 
nas mesas!”

5. Obtempera o velho guerreiro: “Seria ótimo; as pessoas — 
mormente os negros — haveriam de tomar isto como feitiçaria ce-
leste. Talvez se enchessem de pavor e não se animassem a almoçar.”

O GRANDE EVANGELHO DE JOÃO VOL. V



Jacob Lorber

18

6. Diz o anjo: “Ora, justamente os núbios não se importam, 
pois estão habituados a coisas excepcionais! Além disto, já é tarde 
e o Senhor certamente planeja algo de importante para depois, de 
sorte que será melhor eu agir a meu gosto! E sendo este o último al-
moço que Ele tomará aqui, não fará mal se for um tanto milagroso! 
Concordas?”

7. Diz Marcus: “Perfeitamente, pois como arcanjo saberás me-
lhor o que se aplica no momento!”

8. Ambos se dirigem à cozinha onde, como sempre, os familia-
res de Marcus e mais alguns empregados de Cirenius se acham ata-
refados, porquanto o almoço ainda estava pela metade. Diz o velho: 
“Oh, isto leva uma hora!” Responde sua mulher: “Meu caro, não 
sabemos fazer milagres; portanto, paciência até que terminemos!”

9. Diz ele: “Sabes duma coisa? Deixa isto tudo, que Raphael 
resolverá o problema, na qualidade de cozinheiro non plus ultra!” 
Como o pessoal já estivesse cansado, retira-se satisfeito e Raphael 
então diz: “Podeis sentar-vos às mesas, onde os hóspedes já sabo-
reiam o almoço! Vem, velho Marcus, prova, como ajudante meu, os 
pratos que fiz e dize-me se sei cozinhar! Tua família e a criadagem 
de Cirenius estão se servindo à mesa diante da casa, com os mesmos 
quitutes!”

10. Saindo da cozinha, todos deparam lá fora as centenas de 
hóspedes que se servem alegremente; Marcus, admirado, diz: “Como 
é isto possível? Não saíste de perto de mim — e todas as mesas estão 
servidas com fartura! Além disto, não preparaste os pratos e mui-
to menos os levaste daqui! Compreendo tudo, com exceção de tua 
velocidade inexplicável, mormente em situações que se prendem a 
certa ordem terrena! Dize-me como fizeste isto tudo?”

11. Responde Raphael: “Não prestaste bem atenção, pois todo 
o teu estoque está esgotado! Certifica-te disto!” Achando confirma-
das as palavras do anjo, Marcus, cuja estupefação cresce, exclama: 
“Isto não aguento! Não poderei comer se não me deres explicação!”

12. Diz o anjo: “Vamos à mesa, lá poderemos trocar algumas 
ideias!” Ambos se sentam à nossa mesa, onde as palestras estão 



O Grande Evangelho de João – Volume V

19

bem animadas. Raphael serve-se de pronto, deita um bom peixe 
no prato de Marcus e o anima a comer. Este, porém, relembra a 
explicação prometida, ao que Raphael diz, sorrindo: “Agora, ami-
go, come e bebe! Quando tivermos adquirido o necessário conforto 
pelos alimentos abençoados, nos dedicaremos à palestra sobre o as-
sunto acima!”

2.	COMO SE OPERAM MILAGRES

1. Passada uma hora, diz Marcus: “Então, amigo celeste, fala-
rás comigo?”

2. Diz Raphael: “Tenho vontade de dar-te explicação, o que to-
davia não tirará o cunho milagroso, enquanto não fores batizado 
pelo Espírito Santo dos Céus! Tão logo o Espírito do Senhor tiver 
surgido e se unido à tua alma, assimilarás tudo sem explicação algu-
ma, enquanto que, por ora, a mais profunda explicação pouca luz 
te trará! Pois até mesmo a alma mais perfeita não compreende o que 
seja puramente espiritual; isto só pode o espírito — e a alma atra-
vés dele! Desejando, porém, uma elucidação, observa o ambiente e 
transmite-me o que vês!”

3. Estonteado, Marcus se vira para todos os lados e depara a cada 
mesa uma quantidade de jovens semelhantes a Raphael servindo aos 
numerosos hóspedes; alguns até vão buscar peixes frescos do mar, que 
são rapidamente levados à cozinha e daí às mesas. Os núbios mani-
festam bom apetite, ainda estimulado pelo bom paladar dos pratos.

4. Vira-se Raphael para Marcus: “Compreendes agora ser 
possível, e até muito fácil, certas coisas, mormente considerando 
que um espírito, como princípio penetrante de seres e coisas, pode 
manobrar a matéria de modo mais acertado e poderoso dentro de 
sua vontade, sem que algo se lhe possa opor? Além disto possuo, 
como arcanjo, miríades de auxiliares que dependem, a cada ins-
tante, de minha vontade. Se, portanto, algo quero de acordo com 
o Senhor, esta projeção se transmite aos inúmeros servos sujeitos 
a mim, que imediatamente se põem na maior atividade e, assim, 



Jacob Lorber

20

facilmente executam uma tarefa numa velocidade inimaginável! 
Pessoalmente, nada faço; à minha vontade onipotente, milhões são 
obrigados à atividade movida de seu ser intrínseco, operando uma 
ação exigida, de modo vertiginoso; isto tanto mais positivo quanto 
pelo Senhor — e consequentemente por nós — de há muito tudo 
foi previsto e preparado para determinada ocorrência que, em caso 
de necessidade, surge na matéria como algo recente.

5. Recorda-te da maneira pela qual surgiu um jumento na 
montanha; desta forma tudo se cria quando a nossa vontade incen-
tiva os elementos primitivos da Natureza, emanados de nossos pen-
samentos, a executarem determinada atividade! Isto, amigo, te sirva 
de explicação; um acréscimo não é possível, em virtude dos termos 
mundanos e linguísticos reduzidos! Não adianta prosseguires nas in-
dagações; tua compreensão será limitada enquanto tua alma não se 
tiver tornado espírito! Criatura alguma poderá penetrar na sabedoria 
e conhecimento do espírito puro! Compreendeste?”

6. Plenamente satisfeito, Marcus diz: “Agradeço-te por explica-
ção tão boa; agora, concatenando tudo que assisti, sei a maneira pela 
qual, amigo celeste, efetuas teus milagres, principalmente a veloci-
dade de tuas ações. Posso afirmar abertamente existir sempre algo 
de natural nos milagres, dependendo duma conjugação de forças, 
quando um acontecimento deverá se processar de modo rápido ou 
em períodos. Até mesmo deparo uma leve analogia entre vossos mi-
lagres e as feitiçarias dos magos, que consiste no que denominaste de 
previsão e preparação!

7. Falo, como penso, o seguinte: sem preparo e previsão devi-
dos, ser-vos-ia tão difícil a realização dum fenômeno, quanto a um 
mago sem o aparelhamento e a prévia combinação com seus ajudan-
tes. Naturalmente, ninguém disto deve ter conhecimento, do con-
trário nada feito com a magia! Resumo: todas as coisas são possíveis 
ao Senhor e a vós, através Dele, nunca de modo imprevisto, senão 
preparado talvez desde eternidades e espiritualmente já efetuado em 
etapas! Aquilo que se apresenta na matéria já fora previsto e prepa-
rado espiritualmente!



O Grande Evangelho de João – Volume V

21

8. Por isto, não pode um planeta como o nosso surgir por uma 
ordem poderosa, mas somente após longos preparos, como base de 
seu aparecimento. Pelo mesmo motivo, não é possível coisa alguma 
surgir numa vida rápida, perfeita e consistente, pois todas as criações 
desta ordem desaparecem tão rápidas como surgiram. Haja vista o 
raio. Em compensação, algo que tenha vida consistente jamais pode-
rá desvanecer-se de modo rápido, e sim somente em períodos. Con-
clusão: o que jamais foi previsto e preparado não pode — nem pela 
ordem emitida pela vontade poderosa — surgir ou perecer de modo 
abrupto. Deve, pois, tudo ser considerado como milagre temporá-
rio, e cada acontecimento, a consequência de preparos inúmeros e 
periódicos!

9. Vê, meu amigo celeste, pelo que me parece, assimilei tua expli-
cação mais profundamente do que esperavas! Os romanos em absolu-
to são tapados, conforme opinião de alguns; estou certo?”

3.	PREVIDÊNCIA DIVINA E LIVRE ARBÍTRIO HUMANO

1. Responde Raphael, sorrindo: “Tens uma leve ideia; todavia, 
te enganas com tuas ‘consequências necessárias’, ‘indispensáveis pre-
visões’ e ‘longos preparos’; disto te darei alguns exemplos eviden-
tes! Determina qualquer local e exige de mim, de acordo com tua 
vontade, quantidade e qualidade de árvores frutíferas carregadas de 
frutos maduros! Fala, pois, que permanecerão sem serem previstas e 
preparadas e daqui a mil anos seus vestígios não estarão apagados!”

2. Diz Marcus: “Pois não, amigo, caso me pudesses dar a con-
vicção plena estar a minha vontade sob meu domínio! Tal coisa tal-
vez ser-te-ia muito mais difícil do que a aparição de diversas quali-
dades de árvores frutíferas! Implantaste uma grande dúvida à minha 
afirmação de que mesmo vós, os espíritos mais poderosos, não sois 
capazes de fazer surgir um ato milagroso sem previsão e preparo! 
Não quero descartá-lo totalmente, mas considerando tudo aquilo 
que sucede na Terra, é difícil aceitar-se tal hipótese, porquanto a 
Onisciência Se poderia manifestar e não seria possível afirmar-se que 



Jacob Lorber

22

Deus Se esforçasse em algo que não fosse de Sua Vontade e Conheci-
mento. Se Ele, desde eternidades, neste ponto não podia Se manter 
alheio que em certa época Seu anjo, Raphael, produzisse algumas 
árvores a pedido dum mortal — difícil será provar que tal milagre 
já não fosse previsto e preparado desde sempre! Espiritualmente, tal 
criação já existia!”

3. Diz Raphael: “Isto não tem a menor importância, uma vez 
não sendo preparada até o momento da concatenação! Além disto, 
é a vontade do homem, livre de tal forma que nem o Senhor, nem 
nós a podemos perturbar e pô-la em ação através duma previsão e 
muito menos pelo preparo. Podes, portanto, estar certo de que teu 
livre arbítrio individual não foi previsto e muito menos preparado! 
Por isto, pede o que quiseres e verás que o Senhor, por Ele Mesmo 
ou por mim, Seu velho servo, fará surgir, sem qualquer preparo, as 
árvores frutíferas para uma existência permanente!”

4. Marcus reflete e diz em seguida: “É preciso que sejam árvo-
res? Não poderia pedir outra coisa?”

5. Diz Raphael: “Naturalmente, seja o que for, o trabalho será o 
mesmo! Externa teu desejo, que serás atendido!”

6. A esta afirmação, Marcus medita sobre um meio de confun-
dir o anjo. Como nada mais lhe ocorra, ele lhe diz: “Pois bem, pro-
duze uma casa mais confortável e sólida, isto é, um bom albergue 
para estrangeiros e nacionais; uma horta cercada e provida de varia-
das qualidades de árvores frutíferas — não esquecendo a tamareira 
— e, além disto, uma fonte cristalina!”

7. Obtempera o anjo: “Amigo, não será isto tudo algo demasia-
do para uma só vez?”

8. Diz Marcus: “Estás vendo? Não disse que seria impossível 
sem previsão e preparo?! No entanto, a coisa alguma te obrigo! Faze 
o que puderes; o resto não tem importância!”

9. Reage Raphael: “Será tudo feito conforme desejaste, em 
Nome do Senhor! Vai, analisa tudo e dize-me se é de teu agrado! 
Caso queiras alguma alteração, poderás externá-la, porquanto ainda 
está em tempo. Amanhã será tarde, porque teremos seguido viagem.”



O Grande Evangelho de João – Volume V

23

4.	A NOVA MANSÃO DE MARCUS, UM MILAGRE DE 
RAPHAEL

1. Olhando ao seu redor, Marcus queda perplexo diante daqui-
lo que surgiu de momento: uma bonita casa construída de tijolos, a 
nordeste da cabana de pescador, cuja frente sudoeste beira a praia. 
Munida de um andar e duma varanda em volta, contém uma enor-
me cozinha no térreo, despensa e cinco salas de estar, além de treze 
recintos grandes para fins de lavoura, como depósito de cereais, de 
carne, de legumes, frutos, feijões e verduras. Uma área de vinte bra-
ças, revestida de mármore branco e de seis pés de profundidade, está 
cheia de água até a altura de quatro pés e meio, para a conservação 
de peixes de qualidade.

2. Esse aquário interno é provido de água cristalina, de fonte re-
cente, que se infiltra através de inúmeros pequenos orifícios até atin-
gir certa altura. Dali, um cano leva a água até o mar; pode ser tapado 
quando é preciso encher o aquário d’água. A seu redor se vê uma 
galeria de mármore trabalhado, de dois pés e meio de altura, e dum 
lado se acha um pequeno canal de escoamento atravessando a parede 
da casa, dando também para o mar. Paredes e solo também são re-
vestidos de mármore; o teto, porém, é de cedro. As janelas, de cinco 
por três pés, têm lajes em cristal, podendo ser abertas ou fechadas.

3. Vê-se uma porta de aço, com brilho semelhante a ouro, e 
outras trabalhadas em cedro e munidas de trincos e fechaduras. O 
primeiro andar é revestido da mesma qualidade de madeira e cada 
quarto apresenta aspecto agradável. Em suma, a casa não só cor-
responde ao castelo no ar de Marcus, mas também está fartamente 
provida de alimentos variados, para longos anos.

4. Nos fundos, ainda se acham estábulos para diversas espécies 
de animais e uma série de cabanas munidas de todos os apetrechos 
de pescaria; em volta dessas construções estende-se um vasto jar-
dim — anteriormente uma estepe arenosa — provido das melhores 
qualidades de árvores frutíferas. Além disto, vê-se uma boa vinha 
abarrotada de uvas maduras e uma horta especial.



Jacob Lorber

24

5. No centro do jardim, uma fonte térmica, com um templo 
de mármore; compreende duas piscinas, cujas fontes, pelo poder 
de Raphael e dentro de Minha Vontade, haviam sido trazidas do 
centro do orbe; uma com água quente para a cura dos doentes de 
artritismo; outra, de temperatura morna, fonte alcalina e sulfurosa 
para leprosos. Mais adiante, está um porto construído de grandes 
lajes, comportando cinco navios enormes e bem construídos, com 
velas e remos; o porto mede seis braças e, à noite, pode ser trancado 
por correntes. Tudo isto corresponde à ideia muitas vezes planejada 
por Marcus, que só pode esfregar os olhos, julgando estar vendo tal 
coisa em sonho.

6. Após ter visto tudo, no que leva cerca de uma hora, ele volta 
quase tonto e diz: “Será isto realidade, ou talvez esteja sonhando? 
Muitas vezes imaginei e sonhei com um albergue, e tu, amigo celes-
te, certamente me fizeste cair em sonho, onde deparo com as minhas 
próprias ideias!”

7. Diz Raphael: “Como tua fé é fraca, romano! Se fosse uma 
visão, já se teria esvanecido — e não hás de querer afirmar que dor-
mes e sonhas?! Envia tua mulher e teus filhos para analisarem tudo 
e ajudar-te-ão a sair do sonho!”

8. Virando-se novamente para a casa nova, Marcus exclama: 
“Realmente, é verdade! Mas... será consistente?!”

5.	OS FILHOS DO MUNDO E OS FILHOS DO SENHOR

1. Diz Raphael: “Não te afirmei que esta construção nem daqui 
a um milênio será apagada?! As plantações e os cinco navios não 
resistirão por tanto tempo; o fundamento, porém, fá-lo-á. Até após 
dois mil anos, ainda haverá vestígios; todavia, ninguém os tomará 
por obra sobrenatural. Mesmo na época de hoje, os vizinhos dirão 
que os romanos foram os construtores, porquanto muitas mãos ha-
bilidosas farão milagres! Eis a opinião das pessoas mundanas; pois, 
havendo num país milhões de habitantes, não encontrarás cinco mil 
que aceitem a verdade dentro duma explicação razoável. Uma fé 



O Grande Evangelho de João – Volume V

25

cega não seria útil a ti, muito menos a nós, espíritos celestes. Tam-
bém não importa o número de crentes; pois o Senhor só veio ao 
mundo por causa dos Seus poucos filhos — e não pelos filhos mun-
danos. E assim será até o fim deste mundo e suas épocas!

2. Sempre que o Senhor Se manifestar neste planeta, seja pela 
Palavra somente ou, por momentos, em Pessoa, fá-lo-á apenas para 
Seus verdadeiros filhos, que são do Alto! O mundo e seus filhos 
serão pouco, ou mesmo nada, considerados por Ele! Basta-lhes a 
Eternidade, a fim de levar-lhes uma noção mesmo inferior.

3. Não penses que a Luz Suprema dos Céus venha algum dia 
penetrar todas as criaturas da Terra! Somente os filhos verdadeiros 
— sempre em minoria — serão por ela ricamente aquinhoados; os 
do mundo erigirão templos e casas de ídolos dos próprios detritos e 
cercá-los-ão com leis férreas e regras tolas sem, todavia, poderem pre-
judicar aos verdadeiros, porquanto o Senhor os protegerá. Por este 
motivo, não deverá entre os mundanos um ‘Jeremias’ entoar suas 
queixas! Agora vai e agradece ao Senhor por dádiva tão excepcional!”

4. Marcus aproxima-se de Mim e tenta expressar sua gratidão 
por palavras suntuosas. Eu, porém, digo: “Poupa o esforço de tua 
língua, dispensável para Mim, porquanto já ouvi a gratidão de teu 
coração! Acaso o hospedeiro honesto não tem mérito? Tu o és e já 
nos hospedaste oito dias, da melhor maneira possível; não podemos 
aceitá-lo gratuitamente. Por isto, este albergue será uma garantia 
para ti e teus descendentes! Trata que Meu Nome seja por eles man-
tido com firmeza, pois excluindo-O de seus corações, terão perdido 
tudo! Quem, todavia, tudo perdesse no mundo e mesmo assim con-
servasse o Meu Nome, nada teria perdido, mas ganho tudo; e quem 
perdesse o Meu Nome tudo teria perdido — mesmo possuidor de 
todos os bens terrenos!”



Jacob Lorber

26

6.	O SENHOR DÁ DIRETRIZES A MARCUS

1. (O Senhor): “Antes de mais nada, trata da conservação do 
Meu Nome no coração! Quem guardá-Lo, tudo terá; assim não sen-
do, estará abandonado por tudo!

2. Quem Me ama verdadeiramente, e ao próximo como a si 
mesmo, traz em verdade o Meu Nome no coração, um tesouro que 
todas as eternidades não lhe poderão tirar; pois amar a Deus pela 
ação importa mais do que ser possuidor de todos os tesouros, não só 
deste mundo, mas do próprio Universo!

3. Não basta, porém, professar-Me pela sabedoria, senão pelo 
Amor verdadeiro do coração.

4. Muitos pobres hão de te procurar; o que lhes fizeres sem re-
muneração terás feito a Mim, e Meu Amor te recompensará.

5. Quem abordar-te desprovido de roupas, vestirás! Quem vier 
sem dinheiro, deves suprir, porquanto o necessita no mundo!

6. Seria do Meu Agrado que todos os homens vivessem como 
irmãos, sem o uso do dinheiro, tão pernicioso; como, no entanto, 
foi por eles instituído, como criaturas mundanas, para maior co-
modidade de intercâmbio, deixá-lo-ei ficar — mas somente trará 
bênção através do Meu Amor!

7. Não vejas nele outro cunho senão o Meu Amor — e ele te 
trará Meu Próprio Amor e Minha Bênção! A quem precisar de uma 
dracma, darás duas ou três, e Meu Amor te recompensará de outra 
forma, dez e trinta vezes!

8. Em suma, seja a pobreza qual for e tu a suprindo com o cora-
ção alegre e por Amor a Mim — poderás sempre contar com Minha 
recompensa, que não tardará!

9. Suponhamos que um rico venha aqui atacado pelo artritis-
mo; cobra-lhe, pois, hospedagem e manutenção; o banho será livre!

10. Aquele que vier apenas por prazer tomar alguns banhos 
terá que pagar por tudo, e mais caro que qualquer outro! Pedindo 
orientação quanto à Doutrina, fá-lo-ás de graça, porquanto nisto é 
ele pobre!



O Grande Evangelho de João – Volume V

27

11. Um intelectual te procurando por esse motivo terá de pagar 
uma dracma por palavra, pois para pesquisadores dessa ordem, a 
Verdade só tem valor quando adquirida por muito dinheiro!

12. Ao pobre, faminto, dá de comer e beber e não deixes seguir 
como necessitado; outro, que sentir prazer em sentar-se à tua mesa, 
pagará também a despesa do pobre! Deves suprir os pobres e fazer-te 
pagar pela distração! Compreendeste?”

13. Diz Marcus, chorando de alegria: “Sim, Senhor!” Prossigo: 
“Então vai, e mostra tudo aos teus!”

14. Contentíssimo, o velho leva a família a percorrer todas as 
dependências; esta nem sabe como dar vazão à sua alegria. Os sen-
tados à Minha mesa perguntam se também podem passar uma vista 
nessa obra milagrosa.

15. Digo Eu: “Caros amigos! Ela permanecerá e tereis tempo 
de fitá-la à vontade. Eu, porém, não ficarei, a não ser em vosso co-
ração. Ficai, pois, Comigo, enquanto estou convosco; sou mais que 
esta criação milagrosa que poderia repetir, num momento, inúme-
ras vezes!”

16. Exclamam todos: “Sim, ó Senhor, ficaremos Contigo; pois 
Tu és mais que todas as obras maravilhosas que preenchem o Infini-
to com Teu Poder, Sabedoria e Bondade!”

7.	O SUMO SACERDOTE DE ROMA. CRÍTICA AO 
SACERDÓCIO PAGÃO

1. Diz Cirenius: “Senhor, conheces minha profissão governa-
mental, importante e difícil; tenho agora a impressão nada depen-
der da mesma, cuidando ela de si, sem minha própria interferência! 
Sinto como se eu fosse a quinta roda dum carro, pois sei que Tu, 
Senhor, provês todos os meus negócios e jamais houve tanta ordem 
nos meus problemas!

2. Ó Império feliz! Oh, Roma, minha casa paternal, como de-
vias alegrar-te em segredo, por ter o Senhor dirigido Seu Semblante 
em tua direção, pois tenciona educar os filhos de teus velhos burgos e 



Jacob Lorber

28

cabanas! Senhor, minha vida garante a seguinte afirmação: se tivesses 
feito tal milagre em Roma, não haveria um que não Te rendesse ho-
menagem divina! És, todavia, Conhecedor de Teus Planos e Cami-
nhos, portanto está tudo bem, de acordo com Tuas Determinações!”

3. Manifesta-se Yarah, que até então se calara qual peixe: “No-
bre Prefeito, não te apoquentes por causa de Roma, onde alguns 
filhos merecem consideração. Além desses, lá vivem muitos sacer-
dotes idólatras, todos sujeitos ao tal Pontifex Maximus! Dominam a 
consciência do povo com toda sorte de castigos infernais, que devem 
ser considerados de efeito eterno! Ai de quem se atrevesse mexer 
nesse ninho de maribondos! Creio serem vossos sacerdotes mil vezes 
piores que nossos templários, os quais trazem Moysés e os profetas 
nas costas e no peito, se bem que externamente. Os de Roma nem 
isto fazem: todos os seus atos visam apenas o egoísmo e a tendência 
incontida pelo domínio.

4. Haja vista que dois sacerdotes romanos, hospedados em nos-
sa casa, me contaram ser o Pontífice uma entidade tão elevada que 
o próprio Zeus — que certamente o procura uma vez ao ano — se 
curva diante dele, até sete vezes, antes de se dirigir ao seu máximo 
representante na Terra, para transmitir-lhe, com todo respeito, al-
gumas leis novas para o povo mortal. Claro é que Zeus não venera 
o Pontífice por sua própria causa, mas em virtude dos tolos deste 
mundo, a fim de reconhecerem a majestade inexpressível que envol-
ve o máximo representante do Deus Supremo!

5. Seria ele soberano na Terra dos imperadores, reis, príncipes, 
marechais e outras sumidades. Além disto, domina todos os elemen-
tos; quando seu santo pé bate com força, o solo treme como vara ao 
vento e as montanhas cospem fogo, ajudando o Pontífice enraiveci-
do, que deste modo satisfaz sua justa vingança, em nome de Zeus!

6. Dele também dependem as safras: abençoando a Terra, ela 
prontamente produzirá colheitas abundantes; não o fazendo, o re-
sultado será de acordo; caso pronuncie u’a maldição, tudo estará 
perdido, pois viriam guerra, fome, peste e outros flagelos! Além de 
Zeus, todos os outros deuses lhe obedecem; em caso de desobediên-



O Grande Evangelho de João – Volume V

29

cia, ele os poderia banir da Terra por cem anos — caso impossível, 
porquanto todos estão convictos da indizível majestade do Ponti-
fex Maximus.

7. Possui ele tríplice poder: primeiro, sobre todos os deuses, 
com exceção de Zeus, da mesma categoria; segundo, sobre a Terra e 
seus elementos; terceiro, sobre as criaturas, flora e fauna. Além dis-
to, emite ordens ao mundo cósmico, manobrando nuvens, ventos, 
raios, trovões, chuvas, saraiva e neve, e o próprio mar treme diante 
de seu poder infinito!

8. Nesse crescendo, os dois sacerdotes romanos se extasiavam 
diante do poderio de seu superior. Por certo tempo, pensei que es-
tivessem fazendo chiste; mas logo me convenci de estarem os to-
los falando seriamente. Quando lhes relatei do Verdadeiro Deus de 
Abraham, Isaac e Jacob e de Suas Ações, desataram a rir, asseguran-
do-me, com vivacidade, que eu estava totalmente errada e tinham 
até mesmo mil provas para isto.

9. Então perguntei-lhes se o Pontifex Maximus era mortal, ao 
que um deles se precipitou, dizendo que tal personagem teria de 
morrer. Nesse caso, Zeus o conduziria ao Elysium, onde faria parte 
na refeição de sua mesa durante cem anos, o que lhe facultaria tor-
nar-se um verdadeiro deus no reino dos deuses. Esse relato não foi 
do agrado do colega, que emendou: ‘Que tolice acabas de proferir?! 
Desde quando o Pontifex Maximus é mortal?! Tua afirmativa se apli-
ca apenas a nós, sacerdotes subalternos, mormente se não conquis-
taram as graças do Pontifex Maximus. Ele jamais morrerá, porque 
Zeus lhe facultou a imortalidade! Eu mesmo já conheço o quarto, 
e nenhum morreu, entretanto só existe um imortal no trono e não 
quatro; embora sejam imortais, tampouco podem perder os direitos 
do trono pontifical na Terra!’

10. Interrompi: ‘Mas isto é um absurdo! Como podem quatro 
ser um e um ser quatro? Vosso Pontifex é por nós classificado de 
doido varrido, e tão mortal quanto nós, e seu poder consiste, antes 
de mais nada, nas armas do Imperador, na grande tolice e ignorância 
do povo maltratado, e finalmente numa espécie de feitiçaria; pois 



Jacob Lorber

30

diante de tolos e ignorantes, fácil é fazer-se milagres! Deixai-me em 
paz com vossas estultices! Basta que sejais tão ignorantes; por que 
deveria eu fazer o mesmo?!’

11. Minha reação fez com que se enraivecessem comigo e final-
mente entre si; começaram a discutir acaloradamente até que acaba-
ram por se espancar, porta afora. Observando-os pela janela, como 
se atracavam qual cães, perguntei se isto constituía uma lei de Zeus, 
vinda do Elysium. Felizmente não me ouviram, e provaram, pela 
ação dos punhos, a imortalidade de Zeus, até que alguns emprega-
dos os apartaram.

12. Agora te pergunto, nobre Cirenius, que figura teria feito o 
Senhor em Roma, em virtude duma ignorância tão fanática? Uma 
bem triste, sem fogo e chuva de enxofre! O nosso Senhor já sabia 
desde Eternidades onde, nesta época, haveria maior compreensão 
para Sua Doutrina; por isso veio aqui e não a outra parte! Eis minha 
opinião; qual é a tua? Que me dizes do Pontifex Maximus?”

8.	CONDIÇÃO RELIGIOSA EM ROMA NA ÉPOCA DE JESUS

1. Diz Cirenius: “Tens razão, filhinha; e nada se poderá alterar 
entre o Pontifex Maximus e o povo! Todavia, posso te assegurar que 
somente a ralé nisto acredita, não se dando o mesmo com a classe 
mais culta!

2. Por certo surgirão, na plebe, lutas desenfreadas em virtude 
desta Doutrina, mas também não faltarão os confessores que, den-
tro do hábito romano, sacrificarão bens e vida por esta causa! Não 
haverá outro povo tão destemido qual o romano!

3. Nossos sacerdotes são apenas a quinta roda no carro, e seus 
festins e sermões só servem para distrair o povo, pois seus costumes 
em nada se alteram com isto. A moral é contida por uma jurispru-
dência de grande projeção, de certo modo um extrato dos mais afa-
mados filósofos de nosso planeta.

4. O Pontifex Maximus é mantido pelo Estado em virtude do 
povo, e é hoje mui restrito em sua atividade. Há alguns séculos atrás, 



O Grande Evangelho de João – Volume V

31

era ele uma espécie de divindade entre os homens! Devia possuir 
grande cabedal de conhecimentos para alcançar ofício tão elevado: 
tinha de conhecer a fundo os oráculos e seus segredos e os mistérios 
do Egito. Além disto, era um mago perfeito, para cuja finalidade era 
examinado rigorosamente, diante dum colégio secreto e dos mais 
antigos patrícios de Roma. Cumprindo as exigências, era-lhe con-
ferido o pontificado com todas as suas prerrogativas, vantagens e 
prejuízos.

5. Deste modo, podia assumir certas atitudes diante do povo, 
mas tinha também de obedecer secretamente aos patrícios. Caso 
estes desejassem guerra, deveria ele organizar as condições proféti-
cas, de tal forma que o povo compreendesse esta necessidade como 
vontade dos deuses. Os próprios deuses, porém, eram representados 
pelos regentes em conjunto com artistas e poetas, defensores da tese 
de ser preciso dar-se à fantasia humana uma direção variada, todavia 
fiscalizada, a fim de evitar as piores aberrações.

6. Toda pessoa tem uma fantasia inata; quando for descuidada, 
torna-se responsável pela transformação de um homem de sentimen-
tos nobres, em uma fera selvagem. Sua fantasia, sendo equilibrada e 
dirigida a formas mais elevadas, começará a criá-las, modificando o 
próprio pensar e agir, vivificando a vontade para o mais sublime de 
suas criações internas.

7. Assim, é a doutrina politeísta nada mais que uma projeção da 
fantasia equilibrada, e posta em prática por todos os meios huma-
nos. Para nós, patrícios cultos, surgiu a necessidade de aparentarmos 
aquilo que exigíamos do povo.

8. Deste modo ainda hoje andam as coisas, apenas com a diferen-
ça de ser o próprio proletariado iniciado em coisas que anteriormente 
só era posse dos intelectuais, motivo pelo qual o pontificado pouco 
crédito merece. Alguns creem num Ser Supremo, outros em nada 
acreditam e a classe culta é adepta de Platon, Sócrates e Aristóteles.

9. Sacerdotes como os que te relataram o Pontifex Maximus 
são em parte tão tolos, que acreditam em tudo que lhes é inculcado; 
diante do povo se apresentam mui importantes, como se fossem 



Jacob Lorber

32

familiares dos deuses! Eles próprios creem nas seguintes palavras de 
Epicúrio: Come, bebe e goza! Após a morte não existe prazer, pois 
que ela é o fim das coisas!

10. Se tu, adorável Yarah, nos considerares de acordo com 
aqueles sacerdotes, farias uma injustiça; somos tal qual acabo de re-
latar-te. Todo resto é apenas expressão dum leigo, que tanto conhece 
o regime romano quanto tu, até há bem pouco. Que tal, terás mais 
condescendência para com os romanos?”

9.	O SENHOR PREDIZ O DESTINO DE ROMA E JERUSALÉM

1. Diz Yarah: “Naturalmente, uma vez que a situação é confor-
me acabas de revelar. Se tiverdes boa vontade, seu efeito só pode ser 
bom, mesmo não se apresentando desta forma diante do mundo. 
Por mim, não me deixo enganar pelas aparências; compreendo, no 
entanto, ser mais fácil chegar-se a uma boa vontade que à mais pura 
verdade, que só então se torna um fanal de vida, verdadeiro e ativo. 
A boa vontade foi, pois, sempre vossa firme tendência; algumas in-
fluências pouco ou mesmo nada alteraram vosso princípio.

2. Agora recebestes um acréscimo à boa vontade, isto é, a Luz 
Puríssima da Verdade Eterna, pelo que vossa disposição inicial re-
ceberá a justa orientação e os meios para a final conquista dos me-
lhores resultados — e assim, só pode se aguardar de vós o que de 
melhor existe! Senhor, abençoa essas minhas simples palavras, para 
que permaneçam verdadeiras para sempre!”

3. Digo Eu: “Minha mil vezes querida Yarah; sim, tuas belas 
e maravilhosas palavras serão abençoadas! Roma será por muito 
tempo o melhor local para Minha Doutrina e Minhas Graças Es-
peciais, e essa metrópole imperial alcançará uma idade como ra-
ras no Egito, tampouco de modo tão inalterado. Inimigos exter-
nos lhe trarão prejuízo relativo, e seu possível dano será apenas 
consequência do tempo!

4. No futuro, nela se cairá numa verdadeira idolatria com Mi-
nha Doutrina; não obstante, lá se conservará o Meu Verbo e a me-



O Grande Evangelho de João – Volume V

33

lhor compreensão dos hábitos. Em futuro longínquo, desaparecerá o 
espírito de Minha Doutrina, e as criaturas mastigarão a casca exter-
na, tomando-a por pão espiritual da Vida; saberei, então, aplicar os 
meios justos e reconduzi-las ao bom caminho! Mesmo se perdendo 
pela impudicícia e adultério — Eu as purificarei em tempo!

5. No mais, permanecerá a anunciadora do amor, humildade 
e paciência, razão por que muita coisa ser-lhe-á perdoada em todas 
as épocas, e os potentados a rodearão para ouvirem de sua boca as 
palavras de salvação.

6. De modo geral, nada se conservará totalmente puro nesta 
Terra, tampouco o Meu Verbo; mas, como finalidade de vida e relí-
quia histórica — somente em Roma! Faço-te tal promessa, Meu caro 
Cirenius, como plena e verdadeira Bênção das palavras sublimes e 
verdadeiras de nossa amada Yarah!

7. Um milênio após outro, testemunharão o pleno cumpri-
mento desta Minha Afirmação referente à posição e permanên-
cia de Roma!

8. Jerusalém, no entanto, será tão dizimada, de modo a ser 
impossível determinar-se a sua localização. Se bem que, posterior-
mente, as criaturas lá edificarão uma pequena cidade com o mesmo 
nome — local e construção não serão os mesmos. Ela terá de sofrer 
por inimigos estrangeiros e permanecerá, sem dignidade e impor-
tância, um antro de malandros que desfrutarão a existência miserá-
vel do musgo das pedras atuais.

9. Era da Minha Vontade fazer a velha Cidade de Deus a pri-
meira da Terra; ela, porém, não Me reconheceu e tratou-Me qual 
assassino e ladrão! Por isto, cairá no abismo e jamais se levantará das 
cinzas da velha maldição bem merecida, que preparou ela mesma e 
pessoalmente pronunciou. Minha amada Yarah, estás satisfeita com 
Minha Bênção?”

10. Responde ela, comovida: “Ó Senhor, meu amor único! 
Quem poderia não estar satisfeito com aquilo que expressas, mor-
mente numa promessa de projeção para futuro longínquo?! Meu 
caro Cirenius também parece contente e seus amigos Cornélio, 



Jacob Lorber

34

Fausto e Julius! Se isto se dá com os filhos de Jerusalém sentados 
a essas mesas — é uma questão duvidosa, pois suas fisionomias ex-
pressam tristeza!”

11. Após esta boa observação, alguns moradores de Jerusalém, 
levantando-se, dizem: “Enquanto a casa paterna não for habitação 
de ladrões e assassinos, não se deve desejar sua destruição; uma vez 
que atinja esse ponto, não pode ser poupada! O próprio descendente 
terá o direito — sem cometer pecado — de dizimá-la de tal forma 
que apague todo e qualquer vestígio de sua existência.

12. Possuindo a fiel convicção de ser Jerusalém um ninho de 
salteadores, por que deveríamos nos entristecer caso o Senhor lhe 
faça advir o castigo merecido?! A maior decepção consiste em ter 
esta cidade, tão abençoada por Deus, conseguido, não obstante to-
das as advertências, ser pela terceira vez castigada por Ele Mesmo! 
Mas Sua Paciência e Indulgência são a prova insofismável do quanto 
merece punição tão rigorosa, razão por que não temos compaixão.

13. Quem, de vontade própria, se atira à cova em plena luz so-
lar, por certo não será lastimado! Jamais sentimos comiseração para 
com os ignorantes, mormente quando pretendem brilhar como sá-
bios perante o mundo; e muito menos tal merecem ao querer posi-
tivar sua ignorância por maldades e astúcias.

14. Não deixa de ser justo que uma alma fraca necessite mais 
compaixão do que um físico doentio. Se, porém, um médico cons-
ciencioso procurar o doente, ainda senhor de sua razão, e reconhe-
cer sua enfermidade, poderá curá-lo; mas se um outro, ao invés de 
aceitar o conselho salutar, expulsar o médico — quem poderia ter 
compaixão por tal psique doentia?! Por isto, deve esta criatura ser 
acometida de enfermidade dolorosa, a fim de aprender quão tola foi 
sua atitude para com o médico tão competente!

15. A ignorância por si só merece pena, porquanto uma pessoa 
não tem culpa de ter nascido e permanecido assim; mas existem 
criaturas — haja vista os templários — que, não sendo tolas, se fa-
zem passar por tal a fim de poderem se aproveitar da Humanidade, 
por elas cegada para fins egoísticos! Suas almas não são doentias, mas 



O Grande Evangelho de João – Volume V

35

lobos fortes e sadios em pele de cordeiro, e nada mais merecem do 
que serem aniquiladas!

16. Quem, na Terra, poderia apiedar-se da noite, só porque o 
Sol a afugenta?! Qual o tolo que chorasse pelo inverno incômodo, 
por uma tempestade, uma epidemia que passou, ou por más colhei-
tas?! Quem poderia chorar pelos condenados em Sodoma e Gomor-
ra, que de há muito jazem no fundo do Mar Morto?! Da mesma 
forma, ninguém lastimará o destino de Jerusalém. Por isto, julgamos 
ser uma tolice muito maior entristecer-nos, se o Senhor, em breve, 
nos cumular com Sua Maior Graça!

17. Por aí vês, adorável Yarah, que teu critério a nosso respeito 
foi falho! A aparência nem sempre traduz a verdade e nos engana vez 
por outra! Não achas?”

18. Diz a menina: “Senhor, meu amor verdadeiro, por que não 
sou capaz de julgar as criaturas? Quase me aborreço por isto! Ainda 
há pouco Cirenius me fez uma admoestação — e agora recebo uma 
quantidade! Todos têm razão, dentro da verdade, somente eu não! 
Senhor, dá-me noção melhor, para não fazer sempre um fiasco!”

10.	UM EVANGELHO PARA O SEXO FEMININO

1. Digo Eu: “Devagar, Minha filhinha! Deves retrair-te e não te 
adiantar perante homens experimentados! Jamais deves formar qual-
quer critério, mas esperar a opinião de pessoas geralmente vividas! 
Caso alguma se tenha desviado, é chegado o momento de lembrá-la, 
com meiguice, onde e quando cometeu um erro — mas nunca antes!

2. Não ficaria bem se as meninas fossem ensinar a verdade aos 
homens; quando eles, porém, derem um passo errado, estará em 
tempo que a mulher se aproxime, dizendo com meiguice: Cuidado, 
meu amigo; encetaste uma trilha errada! O assunto é assim, assim...! 
Isto alegrará o homem e com prazer seguirá a voz carinhosa.

3. Com a precipitação feminina, ele facilmente se aborrecerá e 
muitas vezes nem considerará a meiga voz da companheira amorosa. 
Eis, também, um Evangelho, mas só para o teu sexo! A mulher que o 



Jacob Lorber

36

respeitar viverá bons dias na Terra; não o fazendo, será culpada caso 
os homens não a considerem.

4. A mulher justa é o símbolo do mais elevado Céu; uma injus-
ta, teimosa e dominadora é a cópia de Satanás, idêntica ao inferno 
mais tenebroso.

5. Além disto, deve jamais a mulher justa aborrecer-se com 
alguém, pois em sua natureza deve prevalecer a maior paciência, 
meiguice e humildade! Nela deve ele achar a calma justa de seu tem-
peramento impetuoso e tornar-se, também, meigo e paciente! Se, 
no final, a mulher começar a se irritar com o marido, qual a atitude 
deste, sendo seu temperamento já mais alterado do que pacífico?! 
Por isto, Minha adorável filhinha, não te excedas — do contrário, 
terás motivo para te aborreceres, caso alguém te admoestar! Com-
preendeste-Me bem?”

6. Diz ela: “Compreendi, sim; meu coração agora sente um peso 
por ter eu sido tola e precipitada! Durante várias horas me calei e tudo 
ia bem; mal segui o desejo de falar, reconheço ter sido melhor o meu 
silêncio! Agora minha língua será contida como nenhuma até hoje!”

7. Digo Eu: “Querida, não é preciso ser tão rigorosa; basta te 
calares quando não fores convidada, pois do contrário o outro classi-
ficará tua atitude de teimosia, maldade e astúcia, afastando de ti seu 
coração. Em suma, falar e calar em época oportuna e sempre com 
meiguice, amor e dedicação — eis a mais formosa joia feminina, e 
uma chama amorosa, apta de vivificar o coração de qualquer ho-
mem e torná-lo também meigo e bondoso!

8. Não raro mantêm as moças um defeito preponderante, que 
se chama vaidade, como forte semente do orgulho. A criatura que 
permitir sua germinação terá perdido sua feminilidade celeste e se 
aproximado de Satanás. Uma vaidosa nem merece ser ridicularizada, 
enquanto que a orgulhosa é algo putrefato entre as criaturas, e será 
desprezada por todos.

9. Por isto, sê tu, Minha filha, nem um pouco vaidosa e muito 
menos orgulhosa e altiva, que trilharás entre muitas qual estrela ful-
gurante no Céu! Compreendeste e assimilaste tudo?”



O Grande Evangelho de João – Volume V

37

10. Diz Yarah: “Oh, sim; não Te aborreças comigo em virtude 
de minha tolice!” Digo Eu: “Não te aflijas por isto! Eis Marcus e sua 
família, certamente cheia de novidades!”

11. Enquanto Yarah medita mormente sobre a vaidade, o ve-
lho guerreiro e seus familiares se aproximam de Mim e começam a 
louvar-Me sobremaneira. Eu os abençoo, mando que se levantem e 
digo à mulher e aos filhos: “Já sabeis, especialmente Marcus, como 
assegurar-vos de Meu Agrado e Auxílio caso algo necessiteis. Como 
vos dedicastes tão carinhosamente, por todo esse tempo, ao nosso 
bem-estar, Eu vos presenteei com tudo que vistes, organizando-o de 
tal forma a suprir-vos temporária e eternamente. Deixai que Rapha-
el vos demonstre o uso de tudo, pois tal posse também necessita de 
conhecimento quanto ao seu emprego!”

12. Chamo, pois, o anjo e lhe digo: “Ensina-lhes a maneira pela 
qual tudo deve ser utilizado e os cinco barcos à vela, para aprovei-
tarem todo e qualquer vento! Assim se tornarão os primeiros e me-
lhores navegadores neste grande mar, e os romanos tirarão proveito 
deste meio de transporte.”

13. Virando-Me para Cirenius, digo: “Manda alguns emprega-
dos mais inteligentes ouvirem as explicações para aprenderem algo 
das necessidades terrenas, pois quero que os que Me seguem sejam 
adestrados e orientados em tudo!” Cirenius obedece Meu Conselho 
e faz Josoé acompanhar os outros, porquanto muito se interessa pela 
navegação.

11.	CRITÉRIO DO NÚBIO QUANTO AOS MILAGRES

1. Em seguida, Oubratouvishar se aproxima de Mim e diz: 
“Senhor Onipotente! Eu e meu grupo vimos a salvação de todos 
os homens de boa vontade e bons sentimentos, que consideram o 
desenvolvimento do campo emotivo, e não de prematuro zelo ao 
intelecto, que deveria apenas ser um guia para o coração. É e será 
o caminho único da vida verdadeira e a sua salvação, fator que nós, 
negros, compreendemos de modo lúcido.



Jacob Lorber

38

2. Com todo o nosso aperfeiçoamento e noção vitais, esse mila-
gre nos estonteia e, após longas conjecturas, alguns afirmam que um 
homem perfeito, através de Teu Espírito, também poderia operá-lo; 
outros, porém, acham que tais coisas apenas a Deus seriam possíveis, 
pois seria preciso a Onipotência Divina, jamais facultada a um espí-
rito criado e limitado.

3. Observam eles tal fato nas criaturas desta Terra: quanto 
maiores, tanto maior força e poder apresentam, e vice-versa. Fala-se 
dos antigos elefantes gigantescos, pois os atuais lhes podem ser com-
parados a pequenos macacos! Sua força era tamanha que podiam 
arrancar, com a tromba, as árvores mais poderosas. Se já existe ex-
cepcional diferença entre irracionais, qual não seria, então, entre os 
espíritos?! Aquilo, portanto, que Te é possível como Espírito Eterno, 
não é viável a um espírito criado, logo não pode fazer surgir do nada 
isto que acabas de presentear a Marcus! A meu ver, é mais fácil para 
Deus criar, num momento, uma obra que também as criaturas fos-
sem capazes de fazer — embora com muito esforço e tempo — do 
que outra que fugisse à capacidade humana!

4. Assim conseguem elas edificar construções maravilhosas; mas 
toda a população do orbe não seria capaz de criar uma plantinha de 
musgo que crescesse, florescesse e desse semente para reprodução — 
muito menos um irracional de inteligência própria!

5. Tais coisas apenas competem a Deus pela Onipotência; ou-
tras, temporariamente criadas, seriam possíveis a uma criatura re-
nascida projetá-las de momento! Resta saber se devem perdurar, ou 
somente surgir numa oportunidade em que se deseja — sem vestígio 
de amor-próprio — facultar aos ignorantes uma luz para a glorifica-
ção do Teu Nome! Não seria do Teu Agrado elucidar-nos neste pon-
to?! Não Te teria importunado com tal indagação caso não tivesse 
observado a Tua Vontade!”



O Grande Evangelho de João – Volume V

39

12.	A TENDÊNCIA PARA A JUSTIFICAÇÃO PRÓPRIA

1. Digo Eu: “Meu caro amigo, ser-Me-á difícil fazer justiça à 
tua opinião e à de teus amigos. Imagina um pau ligeiramente finca-
do no solo, que necessita de algumas marteladas para que se lhe pu-
desse pendurar algo. Dois pretensos carpinteiros passam por perto e, 
como um se julga mais competente, diz ao outro: ‘Nossa capacidade 
é a mesma; no entanto, dá-me o martelo para que dê a primeira pan-
cada, pois sempre acertei no alvo!’ Dito e feito, ele assenta um forte 
golpe na estaca. Atingindo-a apenas pelo lado esquerdo, ela conti-
nua balançando. O amigo ri, dizendo: ‘Deixa-me ver o martelo, pois 
desta forma a estaca nunca ficará firme!’ Pega, pois, do instrumento 
e vibra um forte golpe — do lado direito! Eis que se forma uma 
contenda acerca do mais feliz na operação. É claro que não entram 
num acordo; os dois começam a brigar e a discussão termina depois 
que um, mais forte e entendido, demonstra a maneira pela qual se 
usa o martelo.

2. O mesmo acontece com vossa disputa, e Eu devo ser o ter-
ceiro que a finalize por um golpe acertado, do contrário chegaríeis 
a travar uma luta sangrenta, somente para descobrir qual dos dois 
golpes seria melhor!

3. Nem tu nem teus amigos encontrastes a verdade quanto ao 
milagre, e se este também era possível a um renascido, apenas passas-
tes de raspão! Antes que Eu venha resolver o problema, deves dizer 
aos outros que nenhum partido tem razão, porquanto só beirou a 
verdade. Deveis colocar-vos em pé de igualdade, não saberdes e não 
entenderdes algo de tal assunto. Só então dir-te-ei o que seja justo e 
verdadeiro pensar e saber!”

4. O núbio transmite o recado aos outros, que dizem, bastante 
inteligentes: “É justo e bom o Senhor nos ter feito tal advertência, 
que não só serve para agora, como para sempre. Quantas vezes não 
sucederam sérias divergências entre nós? Como ninguém andasse 
certo, era finalmente preciso que um conselho geral julgasse pela 
maioria de vozes; e, então, acontecia que aquele, completamente 



Jacob Lorber

40

errado, era considerado vitorioso. Se, naquela época, já tivéssemos 
recebido ensino tão sábio, muitas discussões teriam sido evitadas.

5. Tais constantes querelas, no entanto, tinham seu lado bom, 
porquanto despertaram nossa sede pela verdade. Se assim não fos-
se, jamais teríamos te encontrado, Oubratouvishar; sem ti também 
não teríamos chegado a Memphis, e muito menos até aqui, onde 
podemos ouvir a mais Pura Verdade, da Boca Daquele que é a Base 
Eterna de todo Ser e Vida. Vai, pois, e expressa nossa gratidão mais 
sincera pelo ensinamento tão sábio, que honraremos pela ação, 
transmitindo-o aos nossos descendentes de modo vivo e verdadeiro. 
Por isto, nada de discussão entre irmãos incontestáveis!”

13.	A POSSIBILIDADE DE MAIORES FEITOS QUE O SENHOR

1. Com tal recado, o núbio, acompanhado de seu servo, volta a 
Mim e quer Me expor as ideias dos outros. Eu o interrompo, dizen-
do: “Amigo, Aquele que perscruta o íntimo das criaturas não neces-
sita ser orientado: sei das conclusões de teus colegas, e saberás agora 
o que é justo no assunto por vós discutido. Ouve-Me, pois! Quando, 
na Terra ou no Além — o que sucederá na maioria dos casos — a 
criatura tiver alcançado a máxima perfeição espiritual, poderá, pelo 
livre arbítrio, não só fazer o que faço diante de vossos olhos e o 
que existe em todas as esferas da Criação, senão coisas muito mais 
grandiosas! O homem perfeito está, primeiro, como filho Meu, uno 
Comigo em tudo e não somente em fatores isolados, e tem de ser 
capaz de realizar o que Eu Mesmo faço, porquanto Minha Vontade 
foi por ele aceita.

2. Segundo, não perde o homem mais perfeito sua própria von-
tade por tê-la submetido a Mim, e por isto não só agirá por Mim, 
mas por ele mesmo, de modo independente, o que na certa será mais 
do que aquilo que Eu faço. Isto te soa algo fantástico; entretanto, é 
e será eternamente como te falei. A fim de que o possas compreen-
der melhor, relembrar-te-ei um fato que, desde Memphis, não te 
é estranho.



O Grande Evangelho de João – Volume V

41

3. Observaste, na casa do sábio Justus Platônicus, várias espé-
cies de espelhos, em cuja superfície extremamente lisa se refletia tua 
imagem. Finalmente, ele mostrou-te um tal espelho mágico, onde 
te vias em tamanho aumentado. Além disto, fez ele com que o Sol lá 
se refletisse, incendiando várias coisas no ponto central da reflexão, 
que se projetava de todos os lados e que te fez extasiar.

4. Agora te pergunto: como podia o raio, refletido naquele 
espelho, produzir efeito muito maior que o próprio Sol, com sua 
projeção direta? Todavia, era ele o mesmo que se projetava sobre o 
espelho, que continuava inalterável! De onde absorveu o raio efeito 
tão excessivo? Já tens algum conhecimento e saberás dar o motivo 
por que, ao menos pela explicação do sábio!”

5. Responde o negro: “Senhor, conheces realmente tudo! Ele 
me deu explicação um tanto confusa, pois me parece ter, nem de 
longe, acertado o golpe. A única sugestão aceitável foi que tal es-
pelho côncavo tivesse a capacidade de concentrar os raios solares 
de modo muito mais potente que muitos espelhos simples que re-
fletissem o Sol em tamanho natural. Tal concentração da luz solar 
demonstra também maior grau de calor, e Justus Platônicus alegava 
não ser possível calcular tal elevação.

6. Eis tudo, Senhor, que dele ouvi; as deduções que daí poderia 
concluir ultrapassam as forças de conhecimento de minha alma e 
Te peço uma verdadeira luz nesse assunto, do contrário ela será tão 
escura quanto minha pele negra!”

14.	MILAGRES EFETUADOS PELO RENASCIDO EM ESPÍRITO

1. Digo Eu: “Ouve-Me, pois: Eu sou o Sol de todos os sóis, dos 
mundos espirituais e dos seres variados que neles habitam. Assim 
como o Sol terráqueo influi com sua luz e o calor dela derivante, à 
certa distância, sobre todos os planetas e seus habitantes, vivifican-
do-os de modo natural, Eu também influo, dentro duma Ordem 
imutável e rigorosamente medida, em tudo que criei; não pode, por 
isto, ser a Terra mais Terra do que é, a figueira aumentar sua espécie, 



Jacob Lorber

42

nem tampouco o leão, e assim não há um ser que possa tornar-se 
mais do que é, em seu gênero.

2. Somente o homem poderá, psíquica e espiritualmente, tor-
nar-se mais e mais humano, porque lhe foi por Mim conferida a 
capacidade indestrutível de assimilar sempre maior quantidade de 
Minha Luz Espiritual, pelo cumprimento de Minha Vontade a ele 
transmitida, podendo conservá-la para toda Eternidade.

3. Bem, quando o homem vive dentro da lei e não se deixa 
tentar para uma ação inferior, porém não aspira algo mais elevado, 
assemelha-se à imagem que o espelho reflete do Sol, nem diminuin-
do, nem aumentando. Sua compreensão das coisas será natural e, 
portanto, alcançará, em tudo, êxito comum.

4. Alguém, no entanto, que em virtude dum pequeno conheci-
mento que captou em qualquer parte, faz-se de entendido entre os 
ignorantes como se fosse o inventor da Sabedoria original, declara 
os outros tolos, pavoneia-se e se enche qual bola, cuja superfície é 
muito polida, formando uma base espelhante de forma convexa.

5. Nela também verás a imagem do Sol, porém mui pequena e 
nada sentirás de calor, e deste reflexo nublado nunca algo se inflama-
rá, mesmo se fosse éter inflamável! Eis o orgulho da alma, quando 
se envaidece com elementos sem valor. Quanto mais eleva sua pre-
sunção, tanto mais pontiagudo se torna seu espelho, e tanto menor 
o reflexo do Sol espiritual em tal superfície de conhecimento e saber. 
Estas duas categorias jamais aumentarão sua espécie humana, e a 
última até mesmo a diminuirá.

6. Existe, porém, uma terceira, que se tornou um tanto rara! É 
excessivamente prestativa, útil, paciente, meiga, modesta e cheia de 
humildade e amor para com todos que dela necessitem. Assemelha-
-se ao espelho mágico de forma côncava. Quando a Luz da Vida e 
do Conhecimento, provinda de Mim, cai sobre tal espelho da alma, 
sua luz refletida em sua vida de ação incendeia o sentimento e a 
livre vontade para tudo que é bondade, amor, beleza, verdade e sa-
ber; tudo que é tocado pelo foco da luz espiritual concentradíssima 
é prontamente iluminado e se desenvolve pelo alto grau do calor 



O Grande Evangelho de João – Volume V

43

interno. A criatura dotada de tal espelho logo reconhece coisas na 
maior clareza, as quais o homem comum jamais poderá sonhar.

7. Tal pessoa se torna sempre mais humana, isto é: mais seme-
lhante a Mim como Homem Perfeito, progredindo na perfeição. 
E quando, após justo tempo, o diâmetro de seu espelho psíquico 
se tiver dilatado mais e mais, e se aprofundado em direção ao cen-
tro vital (espírito), o foco concentrado que se projeta no exterior 
poderá efetuar coisas mais grandiosas do que Minha Luz Solar es-
tritamente limitada, onde jamais se poderá aguardar um aumento 
extraordinário pelo caminho equilibrado e natural. Não é admissí-
vel que a luz do nosso astro-rei projetada à Terra venha a derreter 
um diamante, enquanto isto bem pode o foco concentrado de tal 
espelho mágico.

8. Eis a possibilidade que assiste ao homem perfeito, capaz 
de fazer coisas maiores do que Eu. Ajo somente dentro da Ordem 
medida desde eternidades, e a Terra tem de respeitar seus trâmites 
numa determinada distância, onde comumente se acha sempre num 
certo grau de luz. Eis por que não posso, nem para satisfazer vosso 
conhecimento nem como simples divertimento, colocar este ou ou-
tro planeta qualquer junto do Sol pela Minha Onipotência; pois tal 
experiência o transformaria de pronto num vapor azulado.

9. Vós, criaturas, podeis, com tais espelhos, concentrar a luz so-
lar num só ponto e experimentar sua força em pequenas partes da 
Terra, onde fazeis, do ponto de vista natural, coisas mais grandiosas 
do que Eu — quanto mais munidas com Minha Luz Espiritual, sur-
gidas do mais perfeito espelho da humildade de vossa alma!

10. Meus verdadeiros filhos conseguirão realizar coisas em seus 
territórios pequenos que, por si só, têm de ser evidentemente maio-
res em relação às Minhas Ações, porque podem agir, unindo sua 
vontade à Minha, onde Minha Luz se pode concentrar a uma po-
tência inexprimível. Deste modo, conseguem realizar num pequeno 
âmbito, pelo fogo intensivo de Minha Vontade, ações que Eu jamais 
poderei efetuar, em virtude da conservação da Criação total, muito 
embora o pudesse.



Jacob Lorber

44

11. Em suma, Meus filhos verdadeiros poderão até mesmo brin-
car com aquelas forças de Meu Coração e Vontade que Eu jamais 
apliquei numa relação mais íntima, assim como nunca aproximei a 
Terra do Sol a fim de derreter, por divertimento, os picos de algumas 
montanhas num calor por vós incalculável — coisa impossível sem 
dissolver a Terra toda em éter original. Aquilo, pois, que não posso 
fazer em grande ou pequena escala, Meus Próprios Filhos podem 
efetuar com o espelho mágico, de modo natural e muito mais es-
piritualmente! Compreendes agora, Meu caro amigo, o que acabo 
de te esclarecer? Estarás satisfeito, ou talvez ainda alimentas alguma 
dúvida sob tua pele preta?!”

15.	O SENHOR CONSOLA OS NÚBIOS, NÃO DESTINADOS À 
FILIAÇÃO DIVINA

1. Diz o chefe núbio: “Senhor, tudo me é claro e minha alma se 
acha equilibrada; agradeço-Te, pois, tais ensinamentos, que condi-
zem com meu campo emotivo. Observo, porém, que Teus discípu-
los não os compreenderam e isto é-me extremamente desagradável, 
porquanto são destinados à Filiação Divina!”

2. Digo Eu: “Tu o compreendendo, que te importam os ou-
tros?! Entendê-lo-ão quando chegar o seu tempo; pois ainda ficarão 
Comigo, enquanto vós seguireis amanhã à vossa pátria.

3. Consiste num hábito antigo de todos os povos considerar-se 
o hóspede antes dos filhos da casa, que nem por isso são despres-
tigiados! O assunto foi para vós mais fácil porque já conhecíeis a 
natureza dos espelhos; entre Meus verdadeiros filhos e discípulos, 
até hoje nenhum avistou um, senão o da superfície serena dum lago. 
Caso tencione elucidá-los mais concretamente, saberei arranjar os 
ditos espelhos, de modo idêntico ao da criação do cérebro humano 
e esta casa nova de Marcus.

4. Não te preocupes, pois, com Meus discípulos, pois te assegu-
ro, Pessoalmente, que todos serão considerados. Os estranhos vêm e 
vão; os filhos ficam em casa! Compreendeste também isto?”



O Grande Evangelho de João – Volume V

45

5. Diz o chefe: “Como não! Todavia, minha alma não se ale-
grou, pois que nos classificaste de ‘estranhos’! Não poderemos mo-
dificar o que já determinaste desde eternidades, e Te somos imensa-
mente gratos pelas graças imerecidas que nos proporcionaste!” Tanto 
o chefe quanto o servo desatam a chorar e Yarah me diz, em surdina: 
“Senhor e Pai de todas as criaturas, vê, os negros estão chorando!”

6. Digo Eu: “Não importa, Minha filhinha, pois justamente 
por isto se tornam filhos de Meus filhos, que tampouco serão ex-
pulsos da casa do avô!” Ouvindo Minhas Palavras, eles caem de jo-
elhos e soluçam de alegria. Em seguida, o chefe diz: “Ó Deus cheio 
de Justiça, Sabedoria, Amor, Poder e Misericórdia, tomado da mais 
profunda contrição, agradeço-Te, em nome de meu povo, que, ao 
menos, nos conferes o nome de ‘filhos de Teus filhos’!”

7. Digo Eu: “Acalma-te, Meu amigo; quem é por Mim aceito 
deixa de ser um estranho! Vês a Terra cheia de montanhas, altas e 
baixas. As elevadas são as primitivas filhas do orbe, e as menores, 
que surgiram pouco a pouco, são seus filhotes; enquanto que as pri-
meiras enfeitam seus picos com neve e gelo eternos, sua prole suga 
constantemente o leite do amor do seio da grande mãe!

8. Afirmo-vos: Quem possui amor e age por amor — é Meu 
filho, Minha filha, Meu amigo e Meu irmão; desprovido de amor, 
portanto não agindo dentro dele, será um estranho e tratado como 
tal. Se Eu te chamo de Meu amigo, já não és estranho, mas pertences 
à Minha casa através de Minha Palavra, que aceitaste em teu cora-
ção. Transmite isto aos teus irmãos e vai em paz!”

9. O núbio assim faz e todos eles exultam de alegria por consolo 
tão grande. Cirenius, porém, que não havia bem compreendido a 
explicação dos espelhos, muito embora tivesse noção das qualidades 
diversas, pergunta se Eu não posso orientá-lo mais de perto. Eu lhe 
recomendo paciência, porquanto teríamos de enfrentar uma delega-
ção de Cesareia Philippi.



Jacob Lorber

46

16.	A DELEGAÇÃO DE CESAREIA PHILIPPI DIANTE DE 
CIRENIUS

1. Mal termino de falar, aparecem doze homens por detrás da 
casa velha; eram seis judeus e seis gregos. Os cesarenses, acomodados 
em algumas cabanas, foram informados pelos pastores e pescado-
res de que o Prefeito de Roma havia doado a Marcus um grande 
terreno que fora protegido por um muro intransponível. Conside-
ravam aquela área ao redor da cidade como posse comum, e agora 
pretendem ouvir de Cirenius com que direito havia ele se apossado 
daquele terreno, porquanto a cidade sempre havia pago o imposto 
a Roma e a Jerusalém. Anteriormente, Eu havia orientado Cirenius 
pela intuição, de sorte que já sabia do que se tratava antes que um 
dos representantes dessa delegação infeliz pudesse manifestar-se.

2. Após as costumeiras reverências, um grego esperto chamado 
Roklus diz: “Justo, severo e ilustríssimo senhor! Há uma hora pas-
sada soubemos, pelos pastores entristecidos, que uma considerável 
parte das terras do Município, fortemente tributado, foi doada ao 
velho guerreiro Marcus através de tua generosidade! As ruínas ainda 
fumegantes e a infelicidade que nos atingiu provam, como cesaren-
ses bem situados, que somos, na acepção da palavra, os mais mise-
ráveis mendigos do mundo. Feliz quem pôde salvar alguns trastes, 
pois isto não nos foi possível em virtude da rapidez com que o fogo 
se propagou. Nós, e muitos outros, agradecemos aos deuses por nos 
terem salvo as vidas! Restam-nos apenas algumas cabeças de gado; 
como, porém, mantê-las, quando tua generosidade com romanos 
natos entregou-lhes a melhor área como bem definitivo?

3. Por este motivo, pedimos explicação se o feliz Marcus é ou 
não obrigado a nos indenizar! Sem qualquer indenização, nossa situ-
ação deprimente seria inédita na história. Que poderemos aguardar 
de ti, nobre senhor?”

4. Diz Cirenius: “Que atrevimento é este?! O terreno pertence, 
há quinhentos anos, ao monte e à cabana de pescador, e era inteira-
mente desvalorizado em virtude do solo arenoso. Além disto, dele 



O Grande Evangelho de João – Volume V

47

ainda faz parte um lote de vinte fangas, não cercado e entregue à 
comunidade para uso comum. Apresentai-vos como inteiramente 
pobres, desprovidos de qualquer bem! Que direi a essa mentira infa-
me?! Sei que vossas residências foram destruídas pelo fogo e também 
sou informado de quanto monta vosso prejuízo; mas também não 
ignoro vossas grandes propriedades em Tyro e Sidon, e das enormes 
riquezas que tu, Roklus, possuis e que poderias concorrer comigo!

5. Vosso grupo é tão rico que poderia reconstruir a cidade, no 
mínimo, dez vezes; e, precisamente vós, vos queixais de pobreza e 
pretendeis acusar-me de injustiça porque a propriedade de Marcus 
— em todos os momentos de sua vida um homem de bem — foi 
isolada da vossa?! Dizei-me como classificar vossa atitude.

6. Ide analisar o terreno, que se estende atrás do muro por vin-
te fangas! Estou a vendê-lo por dez dracmas; caso julgardes que o 
mesmo valha, poderemos fechar negócio! Não existe pior solo, com 
exceção do Sahara; pois, além de areia, pedregulho e alguns cardos, 
nada encontrareis.

7. Vós, porém, sois ricos e podeis mandar trazer, de longe, terra 
boa para cobrir este deserto, a fim de que se torne fértil. Também 
tendes os meios de mandar fazer uma enorme canalização que vos 
facilite irrigar, no verão, esta área, dando-vos direito sobre a mesma. 
Contudo, nada conseguireis comigo, pois provarei que, pela presente 
reclamação injusta, sempre cabe o direito ao mais forte! Que fareis?”

8. Responde Roklus, fortemente embaraçado pelas palavras 
enérgicas do Prefeito: “Senhor, não procuramos defesa própria, e 
sim somos representantes dos que passam verdadeira miséria na ci-
dade destruída. Muito fizemos por eles, de sorte que a Comunidade 
empobrecida nos conferiu, por gratidão, todos os terrenos circunja-
centes e nos garantiu também estes, à beira-mar.

9. Assim sendo, não nos pode ser indiferente quando alguém 
se apossa duma parte, a cultiva e cerca até com muro sólido, numa 
rapidez verdadeiramente miraculosa, o que somente é possível aos 
romanos, que não raro levantam um acampamento para cem mil 
homens em poucos minutos!



Jacob Lorber

48

10. O caso, porém, sendo outro, desistimos de nossa exigên-
cia! Poderá o velho Marcus anexar à propriedade as restantes vinte 
fangas de terra além da amurada, e declaramos com isto não ser ele 
incomodado por nós, ou pela própria Comunidade. No entanto, 
julgamos dever ele pagar o dízimo, em virtude do direito único que 
lhe assiste na pescaria.”

11. Diz Cirenius: “Como não? Mas tereis de provar em que 
época foi conferido tal direito à cidade! Desconheço documento 
desta ordem, porquanto durante minha função de Prefeito, que 
exerço perto de trinta e cinco anos, jamais me foi demonstrado. Este 
lugarejo adquiriu o nome de ‘cidade’ em homenagem a meu irmão, 
que há mais de quarenta anos rege em Roma. Sou ciente das meno-
res ocorrências e ignoro tal dízimo de pescaria; sei positivamente que 
foi exigido de Marcus de modo ilegal, pelo que ele — caso fosse mal-
doso — vos poderia reclamar a integral devolução da importância. 
Marcus nada disto fará, por ser honesto e sincero; garanto, porém, 
que no futuro não mais pagará tal imposto.

12. Ao invés de vos facultar qualquer direito, informo-vos, 
como deputados desta cidade, que nomearei o velho Marcus para 
prefeito da mesma e seus arrabaldes, em virtude do poder que me 
é conferido pelo Imperador. Ele unicamente julgará todas as vossas 
questões, enquanto vos obriga a pagar-lhe o referido imposto. Para 
este fim, receberá ele documentação imperial, válida pelo bastão, a 
espada e a balança dourada da justiça! Somente em casos excepcio-
nais será necessária minha presença; do resto ele tudo julgará! Estais 
satisfeitos?”

17.	A SÁBIA LEGISLAÇÃO NO REINADO DE MATHAEL, NO 
PONTUS

1. Diz Roklus: “Satisfeitos ou não, que poderíamos fazer con-
tra vossa força?! Aos vermes no pó só cabe concordar; pois, caso se 
manifestem, os pássaros os devoram! O fraco tem de obedecer ao 
mais forte se quiser subsistir, e assim somos obrigados a obedecer ao 



O Grande Evangelho de João – Volume V

49

‘senhor’ Marcus, se pretendemos viver. Falando sinceramente, isto 
não nos é agradável, pois jamais vimos pessoa tão disparatada! Não 
se lhe pode contestar seu senso de justiça, em virtude de suas lon-
gas experiências; de resto, é insociável e destituído de compreensão 
humanitária! Podemo-nos congratular à vista de sua nomeação e 
melhor seria emigrar — mas, para onde?”

2. Levanta-se Mathael e diz: “Muito bem, se tal é vosso desejo, 
imigrai para o Pontus, que irei governar! É um grande reinado entre 
dois mares: no Leste o Pontus, e no Oeste o Mar Cáspio. Lá podereis 
viver segura e calmamente sob leis rigorosas. Advirto-vos, porém, 
que não admito nem a aparência duma ação injusta, e a mentira 
é punida sem indulgência; o cidadão justo, honesto e filantrópico 
desfrutará de vida agradável!

3. Ninguém será isento do imposto, pois, podendo trabalhar, 
também ganhará; este lucro justifica um tributo ao rei, incumbido 
do bem do reinado, portanto necessita de proventos para manter 
um exército forte, que enfrente qualquer inimigo. Tem de manter 
escolas e penitenciárias, munir as fronteiras com fortalezas intrans-
poníveis, no que necessita de muito dinheiro.

4. Por aí vedes a razão dum rei exigir o imposto individual, e 
caso vos agradem os deveres de meu país, podeis emigrar para o 
Pontus! Dou-vos com isto minha concessão; o jugo de Roma vos 
pesando demais sob a organização do velho Marcus — sabeis para 
onde vos dirigir!

5. A fim de vos orientar em mais alguns pontos, sabei que não 
permito o direito de posse absoluta. Todos poderão fazer fortuna 
que não deve ultrapassar dez mil libras, sob risco de morte. O exces-
so terá de ser encaminhado aos cofres do Estado; em caso contrário 
— que, pela minha organização, facilmente será provado — o infra-
tor de lei, tão salutar ao bem comum, será destituído de seus bens e, 
além disto, cumulado com outras punições.

6. Além do mais, não é permitido possuir-se fortuna acima ci-
tada em curto tempo, pois prova sua aquisição ilegal, a não ser por 
doação, herança ou descoberta. Para essas três possibilidades rege, 



Jacob Lorber

50

no meu país, uma determinação pela qual a metade é entregue ao 
Estado, donde se provê a educação de menores e incapacitados para 
o trabalho. Em suma, tudo é de tal forma organizado, que ninguém 
venha a passar necessidades, e tampouco haverá supérfluo desme-
dido! Somente se houver uma pessoa bondosa, justa e sábia poderá 
dispor de vinte mil libras — além disto, somente eu e meus fun-
cionários confidentes e militares! Se tal ordem vos agrada, podeis 
arrumar vossos trastes e vos dirigir ao Pontus!”

7. Diz Roklus: “Ó sábio Rei do Pontus e do Mar Cáspio, dese-
jamos-te muita felicidade para o teu reino — sem aceitar teu amável 
convite! Acaso haverá mais algum rei por aqui, com proposta tão 
atraente?! Teu regime pode ser bom quando a pessoa a ele se acostu-
mar, qual boi na canga! Prefiro vinte Marcus e te digo: passa bem!”

18.	DISCUSSÃO ENTRE CIRENIUS E ROKLUS

1. Novamente Roklus se dirige a Cirenius e diz: “Senhor, onde 
está Marcus, nosso patrão, para lhe rendermos nossa homenagem?”

2. Diz Cirenius: “Nada disto é preciso; uma homenagem de 
palavras vãs não lhe é útil e ele dispensa outras dádivas, porquanto 
as possui em abundância.

3. Melhor será se o procurardes sempre de corações honestos 
e sinceros ao expor-lhe vossas diferenças, pois vos atenderá com 
toda justiça! Qualquer mentira, porém, será imediatamente puni-
da, porquanto sua perspicácia de pronto a descobre. É do desejo 
do Imperador, e também minha intenção rigorosa, banir do país 
mentira e traição para que a pura verdade, a par do amor desin-
teressado, reine sobre as criaturas sujeitas a Roma, pois somente 
o cetro da verdade e do amor trará a felicidade aos povos. Quiçá 
algum dia não venha eu adotar as sábias diretrizes do Governo de 
Mathael para nossa terra; pois as achei muito sensatas para o pro-
gresso individual e comum.

4. Tal orientação fará com que verdade e amor se tornem a 
segunda natureza das pessoas. A meu ver, não existe outro fator a 



O Grande Evangelho de João – Volume V

51

permitir mentira, embuste e egoísmo como o lucro ilimitado. Uma 
sábia restrição nesse sentido não tem preço, e na primeira oportuni-
dade a submeterei ao parecer do Imperador, enquanto induzirei tais 
normas em meus domínios governamentais.”

5. Diz Roklus: “Não deixam de ser sábias quando já exercidas 
há alguns séculos; não será, porém, tão fácil em países arrendados 
a vários príncipes e tetrarcas. Nem tudo se conseguirá pelo poder 
absoluto, porquanto um imperador não pode revogar, de hoje para 
amanhã, contratos firmados com regentes também providos de certo 
poder, e terá de respeitá-los até que escoe o prazo fixado ou quando 
os contraentes não tenham cumprido as condições preestabelecidas, 
fator que susta, em parte ou completamente, o contrato. Enquan-
to o Imperador arrendar determinadas terras a príncipes com di-
reito de legislação — por eles bem pago — ele terá de considerar 
tais direitos facultados. De certo modo, todos nós vivemos sob leis 
romanas quando cometemos alguma infração contra o Estado; de 
resto, nos assiste a proteção do regente arrendatário contra o despo-
tismo imperial.

6. Conhecemos bem nossa situação e dispensamos comentá-
rios, pois necessitando de orientação, não vamos a Roma, e sim a 
quem nos rege. Por isto, não será tão fácil induzir na Palestina as 
normas governamentais do Rei do Pontus!”

7. Diz Cirenius, um tanto alterado: “Em parte tens razão de 
ser preciso considerar-se os contratos; no entanto, esqueceste ter-se 
o Imperador reservado o direito de revogação imediata quando o 
acha necessário a bem do Governo. Nesse caso, cabe ao arrendatário 
a petição de indenização referente ao pagamento anual, enquanto 
o regime daquelas terras volta ao Imperador, a cujas leis todos têm 
de se submeter. Assiste ao arrendatário um especial direito de pro-
por a Roma a desistência de qualquer privilégio jurídico caso deseje 
continuar como regente, prosseguindo seu regime dentro das leis do 
Estado. O imperador resolverá a aceitação de tal proposta.

8. Com referência à Palestina, cabem-me as prerrogativas con-
tra qualquer arrendatário, e posso sustar todo compromisso dessa 



Jacob Lorber

52

ordem. Estás, portanto, enganado ao julgar que o Monarca venha 
prejudicar a si próprio; pois sabe conferir apenas aqueles direitos que 
possa revogar em determinadas circunstâncias. Um Imperador pode 
tudo o que quer; somente não lhe é possível fazer milagres. Afora 
isto, pode revogar as leis antigas, criar novas e até mesmo destruir os 
templos e deuses pagãos e erigir um maravilhoso, destinado ao Deus 
Único e Verdadeiro — e ninguém terá o direito de inquiri-lo por 
tal motivo! Deste modo, bem pode amanhã proclamar as leis sábias 
de Mathael para todo o seu reinado. Quem teria coragem de se lhe 
opor, sem ser atingido pela reação do Monarca?!”

19.	INTENÇÕES DE ROKLUS E SEUS COMPANHEIROS

1. Diz Roklus: “Creio não ter ofendido Roma e ao velho Mar-
cus por preferir as leis de Augusto, ao invés das do rei nórdico, 
que absolutamente considero impróprias e cruéis. Sei que aquele 
reinado, de acordo com um mito, vai até ao fim do mundo, sendo, 
portanto, o maior da Terra. É, pois, questão duvidosa se for capaz 
de divulgar suas leis a todos aqueles povos! Permita-me uma ob-
servação inofensiva; pois sendo obrigado a falar, prefiro fazê-lo de 
modo íntegro.

2. Afirmaste, há pouco, ser impossível ao Imperador fazer mi-
lagres. Este teu axioma não me parece bem aplicado, pois a nova 
mansão do velho Marcus, a grande amurada, onde no mínimo cem 
pedreiros teriam de trabalhar durante cinco anos, considerando-se 
o transporte das enormes pedras de granito, a transformação do ter-
reno numa área cultivada e, finalmente, a construção dum porto 
seguro, com vários navios a vela, que pela nossa observação dum 
morro da cidade, surgiu dum momento para outro — se isto não é 
um milagre, declino de minha natureza humana!

3. Tendo, pois, mencionado minha dúvida sem naufragar, con-
fesso, em nome de meus onze companheiros, que minha anterior 
exigência de indenização foi apenas pretexto para descobrir este 
enigma! Chegamos à conclusão de que: ou um deus ou um mago da 



O Grande Evangelho de João – Volume V

53

era primária deve estar presente, porquanto as forças do homem não 
realizam tais coisas. Por isto, nos decidimos a vir aqui quanto antes.

4. Imploramos-te, pois, uma pequena explicação: Nada quere-
mos tirar do velho Marcus, e sim nos prontificamos a cultivar, por 
conta própria, o restante do terreno; permite, porém, sabermos este 
mistério!”

5. Diz Cirenius: “Bem, a coisa muda de feição e pode tornar-se 
mais vantajosa do que a anterior exigência!”

6. Interrompe Roklus: “Isto sabíamos, pois há mais de trinta 
anos és nosso soberano justo e bondoso, e conhecemos teu fraco: é 
preciso transmitir-te certa vibração, caso se tencione saber algo inco-
mum. Queira, pois, perdoar nossa atitude, não maldosa!”

7. Diz Cirenius: “Mas, em que se baseia vossa suposição ter isto 
surgido de modo milagroso? Descobriste-o hoje, sem observar que 
meus soldados e guerreiros trabalharam durante sete dias?”

8. Diz Roklus: “Mas... senhor! Desde que aqui te encontras, 
com exército considerável, não abandonamos nosso posto de obser-
vação, para nos orientar sobre vossas intenções. Hoje cedo, a aurora 
maravilhosa nos despertou e não perdemos de vista esta zona. Até 
bem pouco, nada de extraordinário se nos deparou; de repente, o 
quadro se muda para o que ora vemos, como caído do Céu! Fisca-
lizamos todos os movimentos, inclusive dos negros, e vossa desci-
da do morro! Deu-se, portanto, um milagre colossal, que pedimos 
explicar!”

9. Diz Cirenius: “Pois bem, querendo sabê-lo melhor do que 
eu, que seja milagre! O ‘como’ e ‘por quem’ não necessitais saber; 
para tanto, é exigido mais do que vir aqui e bisbilhotar!

10. Se um estadista fosse relatar a todo mundo os segredos do 
Governo, sua política seria de curta duração e os subalternos com ele 
agiriam a bel prazer! Sendo obrigado a reger reinado e povo pela polí-
tica, porquanto incapazes de reconhecerem as necessidades diversas, 
os setores, por si só, não se prestariam para função tão importante.

11. Um regente equilibrado deve ser dono de certo poder, de ci-
ências e inteligência, tornando-se benfeitor e dirigente sábio de mi-



Jacob Lorber

54

lhões de ignorantes, que mal sabem dar valor a ele! Que tal homem, 
por motivos sérios, não deixe que os súditos venham a se orientar 
sobre seus planos, é compreensível; assim, também compreendereis 
por que razão não vos revelo esse mistério. Pela minha explicação, 
deve o dirigente ter mais poderes que qualquer um; do contrário, os 
outros não lhe renderiam o devido respeito! Ide, portanto, analisar 
o milagre, e depois veremos se é possível esclarecer-vos algo mais! 
Agora basta!”

20.	ROKLUS ANALISA O MILAGRE

1. Em seguida, Roklus e seus companheiros se dirigem rápidos 
ao jardim e à casa, onde tudo lhes é mostrado por Marcus; sua ad-
miração passa os limites do concebível. Decorrida meia hora, eles 
se juntam a nós, sem terem recebido explicação do velho guerreiro, 
pois tanto ele quanto Cirenius e Mathael haviam sido por Mim ins-
pirados no que dizer, dando assim oportunidade de se converterem 
à verdade esses homens estapafúrdios.

2. Raphael, após ter dado a Marcus explicação do uso de tudo 
que lhe fora por Mim presenteado, vira-se para o guerreiro e diz em 
surdina: “Poupa tua gratidão verbal ao Senhor, porquanto se trata 
agora de converter esses ateístas da Escola de Epicúrio, fundador da 
agremiação dos essênios.

3. Seu grupo se compõe de seis gregos e seis judeus, todos de 
convicção uníssona e pertencentes à Ordem essênia. São astutos e 
não fáceis de se tratar. Além disto, riquíssimos, razão pela qual se 
dirigem a Cirenius como se fora um seu igual. Se for possível con-
vencê-los pela palavra, a vitória será grande; pois cada um desses 
doze dispõe, como soberano, de cem mil criaturas. Por enquanto, o 
Senhor deve ficar oculto; a atração central será o Prefeito e a seguir 
tua pessoa, caso necessário. Só depois poderei surgir e, finalmente, 
o Próprio Senhor! Agora silêncio, que a discussão será acalorada!”

4. Nisto, Cirenius se dirige a Roklus: “Então, a construção mi-
lagrosa vos agradou? Acaso podeis apresentar coisa idêntica?”



O Grande Evangelho de João – Volume V

55

5. Diz Roklus: “Deixa-me em paz com esse assunto, como 
se fosse obra tua! És poderoso pelo grande número de soldados e 
armas; na criação da nova posse de Marcus cooperaste tão pouco 
quanto nós!

6. Ser-te-ia possível realizá-lo com inúmeros operários no de-
correr de dez anos, pois o poder das armas e do dinheiro é grande 
neste mundo. Horácio, um de vossos célebres sábios, disse o seguin-
te: Nada é por demais difícil aos mortais; pretendem até galgar o 
céu com sua intrepidez! Basta que o homem tenha os meios, poder 
e tempo para demover montanhas, secar mares e lagos e desviar o 
leito de rios.

7. Mas esta casa, o jardim tão ricamente cultivado, a amurada 
que o circunda como se fosse um bloco de mármore, o enorme mo-
lhe do cais, que em certos pontos deve ter a profundidade da altura 
de dez a vinte homens, os cinco navios a vela com seu cordame 
completo — meu senhor, não haverá feiticeiro, nem da Pérsia, que 
criasse tudo isto de modo tão evidente!

8. Das centenas de milagres por mim presenciados, jamais vi 
um que subsistisse! Todas as magias surgem e se desvanecem como 
bolhas de ar. E aposto todos os meus bens não seres tu capaz de criar 
ou fazer desaparecer esta obra!”

21.	CONFISSÃO ATEÍSTA DE ROKLUS

1. (Roklus): “De há muito deixei de acreditar numa Divindade, 
e sim creio numa força da Natureza, oculta e puramente espiritual, 
que se apresenta por toda parte num certo rigor, todavia amável, 
agindo numa determinada ordem pelas leis em que se baseia e nunca 
se preocupando com as atitudes humanas. Desconhece o bem e o 
mal, porquanto derivam do próprio homem.

2. Consiste numa grande desgraça ser ele escravo; mas quem o 
condenou para tanto? A santa Natureza, por certo que não; é obra 
do mais forte, que por egoísmo reduziu o mais fraco a animal de 
carga. O mesmo faz ele com o irracional: atira a canga pesada sobre 



Jacob Lorber

56

a nuca do boi, sobrecarrega burro, camelo, cavalo e até mesmo cons-
trói pequenas torres nas costas do elefante! Quem inventou a espada, 
as correntes, o cárcere e a cruz ultrajante onde vós, romanos, atais 
os teimosos, que também querem dominar e assassinar, deixando-os 
morrer sob dores atrozes?! Toda essa miséria deriva do homem!

3. Na grande Natureza tudo é livre; só o homem se tornou u’a 
maldição para si e as demais obras da grande mestra, a Natureza. 
Pessoas ociosas começaram a inventar deuses, que imaginavam pro-
vidos de fraquezas humanas. Construíram-lhes templos e se lhes 
tornaram seus representantes, munidos de vários meios para pro-
vocar pavor e pragas, e induziam, além de seu domínio sobre os 
mais fracos, a mais inclemente tirania dos seres, por eles inventados. 
Existem eles até hoje para o sofrimento dos pobres, e em benefício 
dos poderosos que, por esse meio, mantêm a Humanidade em cega 
obediência. Pode-se usar o raciocínio mais apurado e a conclusão 
será sempre que o poderoso domina, pela espada, como represen-
tante dos deuses!

4. Tal foi, até então, minha crença, que por esse milagre ficou 
fortemente abalada, pois começo a acreditar num Ser Supremo, por 
não ser possível a um mortal realizar tais coisas. É obra de Deus, que 
também só pode ser um homem dotado de poderes sobre a Nature-
za. É de meu desejo conhecer aqui esse homem-deus! Tu, Cirenius, 
não o és; do contrário, de há muito terias circundado o Império 
Romano com muro tão elevado a assustar o próprio condor! Queira, 
pois, orientar-nos, a fim de que retornemos à casa!”

5. Diz Cirenius: “Estaria tudo muito bem, caso fosse tão fácil 
como pensas. Podeis indagar as horas a um guarda das searas e ele 
vos responderá pelos raios solares que caem sobre sua estaca fincada 
na terra, pelo que lhe pagareis u’a moeda de cobre. Aqui tal não se 
dá, por isto tende paciência, quiçá ainda recebereis explicação, que 
todavia vos custará mais!”

6. Diz Roklus: “Ora, em tal assunto estamos prontos a pagar 
uma libra de ouro e dez de prata!”



O Grande Evangelho de João – Volume V

57

7. Diz Cirenius: “Asseguro-vos não ser possível adquiri-lo por 
todos os tesouros do mundo! Deveis primeiro ser orientados sobre 
o real valor e purificar-vos por várias provas. Penetrados pela in-
credulidade dum Deus Pessoal e educados na ideologia politeísta, 
quereis — a fim de nos ridicularizar — receber informação Daquele 
que seria capaz de tudo criar pela vontade, numa rapidez inimagi-
nável! Meus caros, veremos primeiro se sois capazes dum ato de fé; 
se esta não vos for induzida, jamais recebereis orientação a respeito! 
Compreendestes?”

8. Diz Roklus: “Claro, pois não somos tolos! Por ora, tua exi-
gência é inaceitável pelos motivos que já expusemos e, caso desejes, 
os dilataremos!”

9. Diz Cirenius, movido pela Minha Inspiração: “Pois bem, ve-
reis então o quanto vos afastastes da verdade e se sois capazes duma 
educação espiritual, que possibilite satisfazer vosso desejo. Se tiver-
des dificuldade na educação de vossa alma, podeis seguir em paz e 
viver pelos ditames de Epicuro, por mim classificado um dos últi-
mos sábios.

10. Suas máximas são aplicáveis a um rico cheio de saúde, pois 
o princípio: Deve-se ser honesto em virtude de sua própria pessoa e 
condescendente para com todas — todavia usar a máxima sinceri-
dade consigo mesmo!, é aceitável dentro do mundo; mas a alma des-
perta pelo Hálito Divino se apavora com isto, porquanto tal homem 
não deixa de ser forte egoísta, que trata somente de si! Os outros, 
acaso o preocupam? Podem ser fulminados pelo raio, tão logo não 
lhe deem vantagem!

11. Eis os traços principais dum adepto de Epicuro. Qualquer 
cego verá o quanto sua índole endurecida aceitará da fonte espiritual. 
Seus ensinamentos se prestam para enriquecer a criatura, mormente 
quando empregados com cinismo estoico, como acontece convosco. 
Para a riqueza espiritual não servem, por excluírem o puro amor a 
Deus e ao próximo! Isto vos sirva para o conhecimento de vós pró-
prios. Agora, externai o motivo de vossas atitudes ateístas!”



Jacob Lorber

58

22.	ROKLUS PROVA SUA CONVICÇÃO ATEÍSTA

1. Diz Roklus: “Tens razão, somos reais representantes de Epi-
curo e passamos muito bem como tais. Quanto ao ateísmo, temos 
tantas provas concludentes, que poderíamos encher o mar. Acrescen-
tarei mais algumas às mencionadas e, sem o quereres, me darás razão!

2. Tudo que existe se manifesta em épocas, duma forma evi-
dente para todos. Se um ser for dotado de certa inteligência, esta se 
apresentará através de suas obras.

3. A mais simples plantinha de musgo, por exemplo, busca 
sua própria forma e desenvolve seu organismo, de onde se provê de 
flores, sementes e da capacidade reprodutora. Na flora mais adian-
tada, a inteligência maior e mais definida se evidencia dentro de 
certa evolução.

4. Muito mais ela se manifesta nos irracionais, cujas ações — se 
bem que reduzidas em número e variedades — ultrapassam as do 
homem. As obras humanas provam sua vasta inteligência; mas nun-
ca se nota uma perfeição provinda do interior, fato que não se pode 
negar nos animais, cujas atitudes estão mais ligadas à sua natureza e 
caráter do que no homem.

5. Suas obras são apenas cópias, modulações externas e isentas 
de qualquer valor interno. Pode ele imitar certa espécie de cera de 
abelha, desenhá-la e pintá-la — mas que trabalho grosseiro apresen-
ta! Parece que a Natureza serviu-se do homem para ridicularizá-lo; é 
inteligente e sente existir a perfeição, sem contudo alcançá-la!

6. Na hipótese de possuírem todos os seres uma alma como 
princípio de ação, tal suposição pode ser elevada à evidente verdade 
pelo fato de se concluir do efeito à causa ou das ações à força, que 
denominamos de alma. Pelo grau de perfeição e ordem das obras 
duma alma, se conclui sua existência e capacidade. Deparando um 
conglomerado caótico sem manifestação e movimento, isto é, sem 
vestígios de vida, afirmamos reger aí a morte de modo inconsciente, 
cuja ação é destruição completa — fator que se observa no outono, 
em árvores e arbustos, cuja folhagem, anteriormente viçosa e orde-



O Grande Evangelho de João – Volume V

59

nada, cai da alma vegetal, na maior desordem, seca e se desintegra 
durante o inverno.

7. Quem seria capaz de observar uma psique ativa numa desor-
ganização total?! Sua evasão e destruição, mas nunca um novo ou 
mais perfeito surgir! Se bem que a folhagem deteriorada alimente o 
solo e o capacita, pela umidade do ar, a se tornar mais fértil, nunca 
mais ela surgirá como tal, porquanto sua alma se evaporou.

8. Pode-se, pois, afirmar: quanto mais ordenada e perfeita uma 
obra, tanto mais potente a força criadora, chamada ‘alma’ ou ‘espíri-
to’, que nos prova sua capacidade pelo que realiza.

9. Onde, porém, estariam aquelas obras e sua ordem pelas quais 
deduziríamos a existência dum Ser Supremo, sábio e onipotente?! 
Bem conhecida é a tese de todos os teístas e teosofistas: Observa a 
Terra, suas montanhas, seus campos, mares, lagos, rios e inúmeras 
criaturas que nela habitam! Tudo isto prova a existência de entidades 
superiores; ou, como alegam os judeus tolos, a evidência de Um só 
Deus, o que não deixa de ser mais razoável e prático, do que servir-se 
a muitos senhores invisíveis, onde forçosamente se faz inimigos pela 
adoração de alguns. Desejava, por exemplo, conhecer alguém que se 
entendesse com Juno e Vênus a um só tempo, ou com Marte e Jano, 
ou com Apolo e Pluto!

10. Nesse ponto os judeus estão de parabéns; pois têm Jehovah, 
que domina Pluto, por eles denominado Satanás. É este muito tolo, 
porquanto maltrata seus servos ao invés de condecorá-los e premi-
á-los. Todo verdadeiro judeu não se perturba por desprezar Satanás 
o quanto pode, tornando-se agradável a Jehovah. Ai dos romanos 
e gregos que assim agissem com Pluto, pois os sacerdotes os casti-
gariam de modo inclemente! Convém fazer oferendas tanto a Zeus 
quanto a Pluto, pois do contrário o último monta à nuca do pobre 
pecador e Zeus não o poderá socorrer, sem expor-se ao perigo de 
colisão com os demais deuses.”



Jacob Lorber

60

23.	PARECER DE ROKLUS QUANTO AOS DEUSES E SEUS 
SACERDOTES

1. (Roklus): “Possuímos, descontando alguns poucos desvios, 
duas noções da Divindade, que despertam o riso dum raciocínio um 
tanto lúcido! Entre os egípcios, gregos e romanos superabundam os 
deuses pequenos, grandes, bons e maus; nos judeus, existe um no 
tronco, mui severo e justo, todavia bondoso e misericordioso. Só 
não deve ser aborrecido pelo seu povo, pois, quando perde a paciên-
cia, fá-lo submergir na água por um ano, e depois de escoar — não 
se sabe aonde — milhões são curados e não se queixam de dores de 
cabeça! Ou então ele manda chover, durante um mês, raios, piche 
e enxofre sobre o povo pervertido, que desaparece com seu vício! 
Jehovah é, além disto, muito generoso com outras pragas e, quando 
começa a vibrar o açoite, não para tão cedo! Vê-se, portanto, que, 
para os judeus, o bem e o mal derivam da mesma divindade, en-
quanto, para nós, vários deuses efetuam uma ou outra tarefa, e seria 
difícil dizer-se quem leva vantagem.

2. Mas todos os deuses, no céu ou no orkus e tártaro, são apenas 
imaginação! Os preguiçosos sacerdotes são os deuses, e o deus único 
dos judeus é o Sumo Pontífice em Jerusalém! Tais pessoas são provi-
das de vastas noções e ciência, de onde nada deixam transparecer ao 
povo, por eles mantido na ignorância. Somente na sua casta maldosa 
são guardados os conhecimentos seculares, artes e ciências variadas, 
como segredos inatingíveis e santos. Tais segredos eles lançam em 
jogo contra os homens, obrigados a fazerem ricas oferendas, a fim de 
que sejam mais facilmente enganados e maltratados. Ofereço toda 
minha fortuna e a própria vida a quem me provar o contrário!

3. Podem ter existido, em épocas remotas, pessoas honestas e 
simples desde nascença, dotadas de especial perspicácia, que, enri-
quecidas com o tempo por experiências vastíssimas, partilhavam, 
com amor, as aquisições espirituais com os menos felizes, onde 
finalmente viam seus esforços coroados de pleno êxito. A vida, 
em tal comunidade, deveria ter sido mui feliz, pois ninguém ocul-



O Grande Evangelho de João – Volume V

61

tava segredos egoístas e todos eram iniciados na posse do mais 
experimentado.

4. Tal benfeitor e seus descendentes eram tratados com todo 
carinho; isto despertou inveja entre alguns menos esforçados, que 
também procuraram angariar experiência que ocultavam com certo 
misticismo, para se tornarem importantes perante outros. Sendo in-
quiridos com insistência pelos curiosos, da razão por que andavam 
tão calados e sisudos, respondiam: Se soubésseis o que vimos e assis-
timos, andaríeis ainda mais circunspectos do que nós!

5. Quando os incautos ouvem falar dum trapaceiro astucioso, 
não mais sossegam até que este lhes diga as condições em que esta-
ria disposto a relatar algo de seu fundo traiçoeiro. As condições são 
prontamente aceitas e o esperto eleva-se a profeta e sacerdote, co-
meçando a elaborar coisas místicas que ninguém entende, inclusive 
ele próprio; elas existem somente em seu cérebro rico em fantasias, 
conseguindo assim fazer calar os próprios sábios pela convicção que 
transmite ao povo de entender ele mais que os outros.

6. A fim de conseguir penetrar definitivamente na alma do 
povo, basta acrescentar algumas peças de magia — e as criaturas se 
deixam ludibriar pelos deuses astutos e poderosos! Ai do honesto 
e simples que dissesse, por amor desinteressado: Não creiais nesse 
falso profeta; cada palavra proferida é uma mentira, demonstrando 
apenas amor-próprio e domínio tirânico, que em breve algemar-vos-
-ão! Incutir-vos-á leis insuportáveis, sob o título de ‘vontade dos 
deuses’, determinando castigos pesados e a morte na cruz pela in-
fração! Então, começareis a gemer e clamar com vossos filhos sob 
o jugo do falso doutrinador; tudo isto será em vão, porquanto não 
podereis reagir contra uma criatura isenta de amor!

7. Poderia o raciocínio justo ter argumentos contra tal ensino 
contrário? O povo, porém, deixou-se enganar e acreditava num ou 
vários deuses, preferindo ser maltratado pelos seus representantes 
orgulhosos e vaidosos, do que refletir e voltar à antiga razão natural! 
Conhecendo — como meus companheiros — esse assunto a fundo, 
compreender-se-á por que sou ateísta!”



Jacob Lorber

62

24.	ROKLUS PROCURA FUNDAMENTAR O ATEÍSMO COMO 
FILOSOFIA VERDADEIRA

1. (Roklus): “Se deste modo surgiram incontestavelmente to-
dos os deuses e seus sacerdotes, tornando-se poderosos soberanos 
sobre vida e morte de seus irmãos, compreenderás o motivo que 
nos levou ao ateísmo. Nós, poucos, encontramos o caminho simples 
para o raciocínio puro e antigo e voltamos à grande Natureza, divin-
dade sempre visível e ativa dentro duma ordem milagrosa, enquanto 
todas as divindades manifestas pelo homem nada mais são do que a 
fantasia enferma dum preguiçoso, que aprendeu algumas magias e 
tenta apresentá-las como vontade de Deus.

2. A Natureza jamais precisou de representantes, tampouco o 
Sol teve tal ideia, porquanto age individualmente, irradia e aquece 
tudo de modo inconfundível! O próprio homem, como a espécie 
mais perfeita entre os símios, nada deixa a desejar quanto à forma 
e natureza.

3. Ele, um animal munido da capacidade da fala, possui raciocí-
nio e intelecto livres, que lhe facultam o domínio sobre os demais se-
res. Isto, porém, não lhe é suficiente: pretende pisar o próximo, em 
sua presunção mental. E eis o ponto crítico em que o homem deixa 
de ser criatura, e se eleva a um deus. Não lhe sendo possível um 
estado perfeito, porquanto ainda compartilha dos mesmos defeitos 
do próximo, satisfaz-se ele com o posto de representante divino, que 
uma vez inteligentemente iniciado, tem duração secular.

4. Neste caso, conviria adicionar-se à representação divina al-
gumas determinações evidentemente sábias e úteis, e o êxito se es-
tenderá por um milênio sobre a Humanidade meiga e infantil! Para 
uma lei sábia, pode-se acrescentar milhares de mentiras e tolices ab-
surdas, e os supersticiosos as aceitarão cheios de respeito.

5. Quem quiser enfadar os homens, basta expor-lhes verdades 
de fácil compreensão e tal pregador, em breve, se verá abandonado. 
Ao passo que, mentindo e inventando ter visto, por exemplo, ani-
mais na Índia cujo tamanho desafiava montanhas, possuindo cem 



O Grande Evangelho de João – Volume V

63

cabeças, cada qual semelhante a um animal diferente, e tendo no 
centro uma enorme cabeça humana que falava todos os idiomas 
com voz de trovão, e até mesmo determinava leis a serem respeita-
das para com o grande exército das outras cabeças, a tais absurdos 
poderá juntar ainda outros que serão também aceitos; ai de quem se 
atrevesse a induzir dúvidas; pois seria obrigado a calar-se, enquanto 
o outro dominaria o campo!

6. Por acaso será de estranhar que em tais condições existam 
outros de minha convicção? Pois não haverá um deus verdadeiro que 
exigisse as coisas mais tolas para sua glorificação, como a aquisição 
do estrume do Templo, bênção necessária de campos, hortas e pas-
tos, conforme pede o deus único dos judeus — não mencionando 
outras coisas ridículas: oferendas, usos e hábitos que desonram a 
dignidade humana, exigidas com rigor dos nossos múltiplos deuses!

7. Ai de quem se arriscasse a dar um piparote num deus de 
simples categoria, feito de madeira; seria tratado como sacrílego e 
amaldiçoado por parte dos representantes divinos! A destruição ou 
a simples ofensa a u’a mentira, talhada em madeira, era punida pela 
espada como crime máximo; se, no entanto, milhares de mistifica-
dores preguiçosos pisam a pura verdade e a honra humana, perse-
guem-nas e abafam a semente do Bem por todos os meios cruéis, tais 
absurdos são justificados e agradáveis aos deuses poderosos. Podes, 
como regente verdadeiramente sábio, aborrecer-te por eu me sentir 
enojado quando ouço falar de deus ou deuses?!

8. Quando voltei pela terceira vez à Índia, deparei com muita 
coisa boa e apreciável, ao lado de tolices tão absurdas que me dei-
xaram irritado. De acordo com a teosofia da Índia, o supremo deus 
Dalai-Lama manifesta a máxima honra a seu maior representante 
— também imortal — e aos demais sacerdotes, por sua apresentação 
anual no pico duma montanha elevada! Ele, o representante, é então 
obrigado a evacuar num pano branco, deixar secar os excrementos e 
pulverizá-los. Tal ‘pó divino’, como é chamado pelos hindus, é depo-
sitado em quantidades diminutas dentro de pequenas caixas de ma-
deira e enviado aos regentes dos povos contra considerável resgate. 



Jacob Lorber

64

Após penitência prescrita, essa dádiva nojenta deve ser ingerida com 
o máximo respeito. Outros tantos absurdos são provas que qualquer 
viajante poderá observar.

9. Qual seria o critério dum homem de raciocínio equilibrado 
quando ouve tal imundície do deus máximo da Índia?! É de se de-
sesperar diante da tolice humana onde criaturas se ataram, talvez há 
vários milênios, tornando-se impossível dela se desapegarem!

10. Deixa-me travar conhecimento com um deus razoável — e 
renunciarei ao ateísmo; pois o fato aqui ocorrido muito me intriga e 
me poderia despertar a crença de existir, realmente, uma Divindade 
que corresponda à exigência do intelecto. Se, porém, for tão pre-
sunçosa quanto as que vi, poderá repetir tais milagres, que não lhe 
renderei homenagem! Eis como sou, penso e ajo! Podes, portanto, 
esclarecer-me a maneira pela qual surgiu a casa de Marcus!”

25.	O SENHOR ESCLARECE A ÍNDOLE DE ROKLUS

1. Com as palavras de Roklus, Cirenius tornou-se pensativo e 
não sabe o que responder; por isso dirige-se a Mim e diz: “Senhor, 
no todo este homem não deixa de ter razão e parece possuir bons 
sentimentos, descontando-se o ateísmo. Se fosse possível induzi-lo 
ao contrário, seria uma pérola para Tua Justa Causa, em virtude 
de seu intelecto apurado e experiências variadas. Precisamente es-
ses motivos me dificultam resposta que garanta êxito. Se Tu falares, 
será melhor!”

2. Digo Eu: “Analisaste-o bem; ninguém dentre vós é dotado de 
tais faculdades como Roklus e, através dele, seus onze colegas. Pos-
suidor de tesouros consideráveis, descobriu, seguidamente, astúcia e 
falsidades, vendo a Divindade representada por afamados trapacei-
ros, e não é de se estranhar sua tese.

3. Procurou Deus com insistência e, por isso, empreendeu gran-
des viagens; quanto mais se afastava, maiores mistificações, fraudes e 
tolices se lhe deparavam. Finalmente, iniciou-se na Ordem essênia, 
que lhe agradou, porque suas mistificações eram organizadas a bem 



O Grande Evangelho de João – Volume V

65

da Humanidade; seus adeptos são pessoas boas e inteligentes, irmãos 
entre si. O princípio dessa seita é: Sabemos, possuímos e somos to-
dos pela igualdade; não desvendamos ao leigo o segredo contido em 
nossas muralhas protetoras, de onde jamais advirá desgraça, senão a 
salvação dos homens!

4. Tudo isto é bem louvável; a fé em Deus, porém, é duvidosa, 
porquanto positivam não existir Poder Supremo além da Nature-
za. Eis o motivo que dificulta a conversão dum verdadeiro essênio. 
Deve Roklus ter oportunidade de se externar a respeito de tudo; 
somente após se ter revelado será possível algo a seu favor. Por en-
quanto ainda não está amadurecido para tal, porque oculta muita 
coisa em virtude de vossa justiça romana.

5. Enquanto a pessoa não tiver absoluta confiança no próximo, 
nunca se tornará seu amigo, tampouco se abrirá inteiramente. Assim 
não sendo, não poderá se desfazer de seus complexos. Por isso, deves 
te fazer amigo de Roklus e ele então te revelará coisas curiosas.

6. Transforma tua expressão e virtude romanas em manifesta-
ções amistosas, de modo sincero; isto alcançado, poderás com ele 
negociar para que Eu dele Me aproxime. Pois, se agora o fizesse, nem 
Me daria atenção, alegando conhecer apenas o Prefeito, no que Eu 
seria obrigado a lhe dar razão. Trata-o, pois, com amabilidade e, em 
seguida, podes apresentar-Me!”

7. Diz Cirenius: “Tentá-lo-ei, mas pressinto que não obterei 
pleno êxito!” Digo Eu: “Age com jeito, e tudo irá bem!”

26.	O MOTIVO DA QUEDA DO SACERDÓCIO

1. De novo Cirenius se dirige a Roklus: “Amigo, ponderei pro-
fundamente tuas palavras; achei teus motivos justos e confirmo teres 
razão em vários pontos; no seu todo, porém, contêm uma falha, 
porquanto te prendes ao presente, e constróis um edifício sem base 
sólida, podendo ser destruído por qualquer tempestade.

2. Tens razão em afirmar serem os sacerdotes de projeção, na 
maioria, pessoas egoísticas e seus subalternos obrigados a dançarem 



Jacob Lorber

66

conforme tocam, quando exercem sua função junto àqueles; toda-
via, nem tudo é fraude, como alegas.

3. Considera apenas a diferença entre a linguagem de hoje e a 
de épocas remotas, quando se falava por comparações e parábolas. 
Era mais poesia, motivo por que os antigos tudo escreviam em ver-
sos, e deste modo também palestravam, pois a simples prosa surgiu 
apenas quando as criaturas haviam se integrado na vida carnal.

4. Portanto, terão os antigos profetas e videntes demonstrado 
o verdadeiro e único Deus, no que tinham maior entendimento 
que nós; pelo rigoroso cumprimento das sábias Leis Divinas, os 
primeiros descendentes se tornaram abastados. Esse estado, porém, 
tornou-os atrevidos, sensuais e brutos; de tal forma inclinados, em 
breve nada mais entendiam da linguagem psíquica cheia de poesia.

5. Começou-se a estudar a letra que mata e perdeu-se a semente 
luminosa da Verdade. Todos nós, com exceção de dois, nada mais 
sabíamos da Verdade Espiritual e nos parecia tolice o que ouvíamos 
a respeito dos videntes e oráculos. As duas pessoas, mormente uma, 
apontaram-nos o grande erro cometido.

6. De tal incompreensão, tinham que surgir princípios falsos 
e, desses, outras tolices, e as próprias Leis Divinas só podiam ter o 
cunho das ações do homem.

7. Uma vez a Humanidade tendo chegado a tais baixezas em 
sua esfera psíquica e sentindo-se totalmente abandonada de influên-
cia superior, o egoísmo aumentou e começou a se defender com ar-
mas contra possíveis ataques, qual homem surpreendido pela noite 
em floresta densa, que de tudo lança mão para enfrentar inimigos.

8. Alguns se excedem no seu receio, a ponto de negarem a exis-
tência dum Ser protetor, isolam-se de todos, e tornam-se avarentos 
e impedem o progresso do vizinho. Circundam suas habitações de 
muros possantes e enterram seus tesouros em locais dificilmente 
encontrados.

9. Nesta situação, o homem se torna dominador e procura tudo 
açambarcar de modo inescrupuloso, com medo de uma possível ne-
cessidade. Indaga de um avarento para que acumula tanta fortuna, 



O Grande Evangelho de João – Volume V

67

porquanto não pode gastar em mil anos o que juntou. Ele nem res-
posta te dará, pois te considera um inimigo. Em tal estado espiri-
tual se encontram os sacerdotes. Possuem as tradições proféticas, 
que leem e estudam a toda hora; precisamente por isso caem num 
emaranhado de dúvidas, de onde não conseguem se desvencilhar. 
Sua posição sacerdotal lhes obriga a aparentarem como se algo en-
tendessem; sua noção única e real consiste precisamente em nada 
saberem! Por isso, empregam seu tempo em ocultar sua ignorância 
completa diante do povo, e enganá-lo por todos os meios.

10. Alguns conseguem certo conhecimento por mero acaso; 
não podem, no entanto, arrasar sua construção religiosa, embora 
fictícia, em virtude da multidão obtusa, e são obrigados a nadar com 
a maré, talvez conservando, em seu íntimo, convicção mais acertada.

11. Afirmo-te que, entre os sacerdotes de todos os credos, exis-
tem alguns cientes de suas falsas interpretações, possuindo bons 
conhecimentos do Deus Único e Verdadeiro ao Qual dedicam seu 
culto. Como nada consigam na modificação dos templos mistifica-
dores, entregam-nos com paciência àquele que tem Poder para arras-
tá-los quando quiser. Por certo terá Seus motivos, por ter permitido 
sua construção e salvaguarda por muralhas e armas!

12. Considerando minhas palavras, confessarás que, não obs-
tante teu raciocínio apurado e as muitas experiências como ate-
ísta perfeito, não tens razão em tudo e te achas mui distante da 
pura Verdade!

13. Chegou a tua vez de falar sem rodeios, porquanto te consi-
dero meu amigo, que procurarei levar ao justo caminho, não como 
Prefeito de Roma e juiz supremo, senão como irmão teu!”

27.	O SANTÍSSIMO NO TEMPLO DE JERUSALÉM. 
ABERRAÇÕES DE PENITÊNCIAS NA ÍNDIA

1. Diz Roklus: “Senhor, tua réplica foi boa e sábia, e por mim 
ponderada; descobri seres até um perfeito cosmopolita, que infeliz-
mente são raros em teu meio social.



Jacob Lorber

68

2. A hipótese dum deus único, sábio e humano é aceitável; mas 
onde existe, senão como ideia duma alma poética?! Pois se fosse real, 
manifestar-se-ia de forma extraordinária! Assim, pode a criatura fa-
zer o que quiser, procurar e pesquisar no mundo inteiro, que tudo 
será baldado!

3. Por todos os cantos se enfrenta um homem fantasiado de in-
dumentária peculiar, como acontece no Templo de Jerusalém, onde se 
postam guardas diante do precioso reposteiro, a fim de que nenhum 
leigo aí penetre. Nós outros o conseguimos, não sendo judeus, pa-
gando uma taxa considerável, e encontramos no Santíssimo apenas 
produções humanas: uma urna, idêntica a um sarcófago, feita de ma-
deira preta e marrom, em cujo centro estava uma vasilha de cobre, 
projetando uma chama de nafta, representando o Ser Supremo!

4. Quanta ignorância e tolice não são precisas para acreditar-
-se nisto! Onde estaria o deus que inventasse tal ardil para iludir 
as criaturas, privando-as, sob risco de morte, de qualquer conheci-
mento verdadeiro para continuarem em tal estado; devem trabalhar 
dia e noite, facilitando aos preguiçosos representantes de deus vida 
folgada e nababesca. Têm de estar prontos, a cada momento, para 
oferecer sua vida na conservação de tais sacerdotes.

5. Amigo — se é que assim te posso chamar — observa as cria-
turas da Índia, e ficarás de cabelos arrepiados, pois encontrarás peni-
tentes que nunca sonhaste! Aqui se aplicam punições determinadas 
por juízes que se prolongam no máximo por um dia; lá o menor 
castigo dura um a dois anos, aplicado pelo próprio criminoso, sendo 
o mais leve tão cruel, que a crucifixão nada representa.

6. Certo dia, vi tal penitência suave: o homem havia perfurado 
suas pernas com três pregos e, mesmo assim, tinha de puxar conside-
rável peso ao redor duma árvore. Mal sentia as forças se lhe esgota-
rem, ele se aplicava fortes golpes com chicote cravejado de estilhaços 
de ferro! Sua alimentação de penitente consistia em sete figos e um 
jarro d’água. Tal castigo já durava dois anos, e ele continuava vivo.

7. Outro, vi com o corpo semeado de espinhos, encravados 
duas polegadas, aproximadamente, dentro da carne. Esses espinhos, 



O Grande Evangelho de João – Volume V

69

de madeira, osso ou aço, o penitente era obrigado a introduzi-los de 
próprio punho, por ordem do sacerdote, acrescentando diariamente 
um espinho, no decorrer dos dois anos, de sorte a poder contar os 
dias decorridos. Continuando vivo após tal curso, inicia-se, então, 
a penitência do mérito diante dos olhos de Lama; pois a primeira 
parte é destinada ao perdão, a segunda ao mérito.

8. Perguntei ao sacerdote amável em que consistia a segunda, e 
ele respondeu: De duas ou três formas. O penitente pode ficar com 
os espinhos na carne até o fim de sua vida, coisa muito incômoda 
durante o sono; pois tal só lhe será possível em areia movediça ou 
n’água, preso a odres cheios de ar. Segundo, pode ele tirar os espi-
nhos, um por dia, no que leva tanto tempo quanto durou a primeira 
parte do castigo. Terceiro, pode tirá-los duma só vez e tomar um ba-
nho balsâmico que curará as feridas e capacitará o penitente tornar-
-se útil ao trabalho. Em compensação tem de fazer rica oferenda ao 
lama, ou ser escravo dum sacerdote durante quatro anos, cuidando 
de campos, hortas e pastos. Sua manutenção é paga por ele mesmo. 
É fácil imaginar não ser tal estado agradável!

9. Perguntei em seguida qual teria sido a culpa daquele homem, 
e o outro disse: Nem sempre existe crime; pode advir da vontade 
insondável do Lama eterno, que a transmite ao sumo sacerdote; este 
a comunica aos subalternos que instruem o povo, obrigado à cega 
obediência. Não obstante sermos ínfimos diante do Lama, nossa 
posição perante a plebe é potente! Basta uma palavra nossa e, qual 
lei imutável, o povo a aceita como vinda do Dalai Lama!

10. Perguntei então se o Lama nunca externava razões que de-
terminassem penitências tais, e ele respondeu com humildade: Aca-
so ele esclarece os motivos das moléstias que manda aos homens?! 
Lama é mui sábio, poderoso e justo. Faz o que quer; jamais pede 
conselhos e despreza opiniões humanas! Quem poderia opor-se à 
sua vontade? Seria coisa tremenda despertar sua ira! Por isto, con-
vém mais ao homem submeter-se aos piores martírios neste mundo 
passageiro, do que padecer no outro, no fogo da ira de Lama! — 
Perguntei, ainda, ao amável sacerdote capaz de assistir aos tormentos 



Jacob Lorber

70

de outros, anos afora, por que nunca se achava u’a jovem ou um 
clérigo naquele meio; sempre se deparava com pessoas idosas, geral-
mente negros, e mulheres velhas e feias. Disse-me ele: Estrangeiro 
curioso, toda explicação se baseia na vontade do Lama; assim sendo, 
desiste de outras perguntas!”

28.	O SACERDÓCIO HINDU

1. (Roklus): “Tal resposta me aborreceu, como cidadão roma-
no, tanto que lhe disse: Responder-me-ias desta forma caso estivesse 
dirigindo um forte exército e te ordenasse sustar penitência tão ab-
surda nesses pobres coitados? — O sacerdote quedou perplexo, sem 
saber o que dizer.

2. Prossegui com seriedade: Podes fitar-me com atenção, para 
me reconheceres facilmente quando destruir essa fortaleza perigosa, 
dum deus cruel e seus sacerdotes! — Eis que ele reagiu com raiva, e 
nem de longe parecia o mesmo homem dócil, dizendo: Desvairado, 
seria mais fácil dizimares a Lua, do que as muralhas protetoras do 
Lama! Onde se acha teu glorioso exército?

3. Respondi-lhe: Não serei tão tolo em revelar-te; basta um ace-
no meu e poderás localizá-lo! Se não me relatares a plena verdade 
sobre o Dalai-Lama, vossa união secreta e o motivo das crueldades 
praticadas em homens indefesos, far-te-ei martirizar com tudo que 
a minha fantasia me inspirar, durante vinte anos, para saberes o que 
sofrem os outros!

4. Como visse não estar eu gracejando, ele começou a relatar 
os fatos verídicos, sob condição de poder fugir comigo, porquan-
to teria arriscado sua vida, e disse-me: Nossa seita possui Escritura 
que consta se originar dos patriarcas. Os autores, chamados Kenan, 
Jared e Henoch, a confeccionaram por ordem do Deus Supremo, 
cujo Nome só é conhecido pelo Sumo Sacerdote. No Grande Livro 
de todos os livros, consta extenso relato de Noé e Mihihal; desco-
nhecemos seu conteúdo e nem nos podemos atrever a estudá-lo, 
porquanto seria crime mortal.



O Grande Evangelho de João – Volume V

71

5. Entre nós, sacerdotes subalternos, jamais algum viu o Lama 
e já consiste uma imensa graça quando nos é permitido ver em 
vida o Sumo Sacerdote. Possui conhecimentos da vida particular de 
cada súdito e dos regentes a ele sujeitos; basta emitir uma ordem 
aos povos, que nele acreditam cegamente e contam com seu bem-
-estar através de sua pessoa, para se levantarem aniquilando seus 
superiores com o maior prazer do mundo, pois assim se tornam 
agradáveis aos olhos do Lama. Cientes disto, os regentes sobrecar-
regam de honrarias o Sumo Sacerdote e lhe oferecem anualmente 
somas vultosas de ouro e prata; além disto, o enriquecem com as 
manadas mais fortes.

6. Se determinar qualquer penitência, dentre as quais os pró-
prios regentes não são excluídos, podem esses resgatá-la com ouro 
e pedrarias, ou então pedir permissão para algum outro, mui beato 
e que jamais tenha sido penitente, fazê-lo em seu lugar; depende de 
sua livre vontade, como também pode fixar a taxa que lhe compete 
e que, em tais casos, não é pequena. Os representantes beatos se in-
formam antes com o incumbido da penitência e podem transformar 
um castigo pesado num leve, que é aceito pelo Sumo Sacerdote em 
benefício do regente, caso este pague ao substituto soma bastante 
elevada e da qual dois terços nos cabem.

7. Geralmente é observada norma secreta que raramente de-
termina penitência a pessoas pobres, e caso isso suceda, são elas 
leves. Grandes penitências são impostas somente aos ricos e abas-
tados, que podem isentar-se em parte ou totalmente caso o quei-
ram. Além destes, ninguém consegue resgate completo, que lhe 
custaria toda fortuna. O avarento fá-lo por si, porquanto não quer 
perder seus tesouros. Se o penitente possui filha bonita ou rapaz 
culto, pode oferecê-los ao Sumo Sacerdote em lugar de ouro e pe-
drarias, junto com pequeno dote e regiamente vestidos; pois ele e 
seus inúmeros servos precisam de tais jovens para serviços diversos. 
Seu território é tão imenso nas montanhas, que uma pessoa teria 
de caminhar anos afora para ver as terras que o Lama ofertou ao 
seu representante.”



Jacob Lorber

72

29.	A RESIDÊNCIA DO SUMO SACERDOTE DO DALAI-LAMA

1. (Roklus): “A cidade que habita não tem nome, é enorme e 
construída para a eternidade. Acha-se no pico de u’a montanha, cir-
cundada por cordilheiras intransponíveis, porquanto todo o territó-
rio, incluindo uma imensa planície, é rodeado por tríplice muralha, 
galgável somente por escadas de corda.

2. Mesmo conseguindo passar deste modo pelas três muralhas, 
estaciona-se diante das rochas escalvadas. Pode-se levar um dia e 
meio marchando em volta da montanha, à procura dum possível 
acesso, que não existe. Somente os guardas da muralha interna po-
dem abrir uma passagem na rocha, que também só se alcança por 
escadas de corda. Nada, porém, ter-se-á conseguido atingindo a ro-
cha, afastada do solo na altura de doze homens, caso os guardas não 
abram a passagem e levem o visitante através dum labirinto subter-
râneo até ao cume, com auxílio de archotes.

3. Em lá chegando, após uma hora de zigue-zague, a visão se 
extasia diante das maravilhas da Natureza. A enorme planície con-
siste em jardins exuberantes, em cujo centro há um lago imenso, não 
muito fundo, todavia contém água cristalina que abastece todos os 
habitantes da cidade santa.

4. Pode-se passar horas a fio sem perceber vestígios da própria 
metrópole; pois, para lá chegar, preciso é passar por floresta densa 
até atingir outra muralha de enorme circunferência, transponível 
por portais e pontes movediças. Então, entra-se na cidade após gran-
des dificuldades e peripécias, deparando-se coisas tão maravilhosas, 
que nenhum mortal poderá imaginar. Tudo pode ser visto, com ex-
ceção do palácio pontifical.

5. Encontra-se no meio da cidade, numa rocha de circunferên-
cia de três mil pés, e se eleva numa altura de trinta homens, sobre 
todas as outras construções. Ao santo palácio se penetra por meio de 
escadas subterrâneas. Não conheço seu interior, porquanto nunca 
lá estive e, além dos servos do Sumo Sacerdote, ninguém pode se 
aproximar da entrada.



O Grande Evangelho de João – Volume V

73

6. Às vezes, ele desce à cidade, incógnito, passeia no jardim e 
palestra com outros sacerdotes, únicos habitantes da mesma; nin-
guém deve cumprimentá-lo como tal. Mostra-se quatro vezes ao 
ano, em pleno ornato; tais dias são feriados. Três noites antes e de-
pois, a montanha é inteiramente iluminada, causando grande des-
lumbramento.

7. Não penses ser fácil chegar-se a tal planalto; é preciso pas-
sar dias e dias por vastas montanhas, vales, grutas e penhascos; no 
final, chega-se a uma garganta terrível e, para subir, necessita-se de 
escadas, como já foi dito. Ser-te-á, portanto, impossível vencer tais 
fortalezas naturais por exército mais poderoso. Talvez conseguirias 
interromper as comunicações entre os povos e o Sumo Sacerdote; 
cortá-las, jamais! Para tal fim, tem ele a proteção dos regentes pode-
rosos, cada qual podendo duplicar teu exército. Aconselho-te, pois, 
não te arriscares! — Em seguida ele silenciou e eu tive tempo para 
meditar. Cheguei à conclusão de que o deus hindu também era ho-
mem, entendido na proteção de si mesmo.”

30.	ROKLUS CRITICA O SISTEMA RELIGIOSO HINDU E JUDEU

1. (Roklus): “Anteriormente já disse que um Deus, único, no 
qual habitasse a máxima inteligência, sabedoria e vontade podero-
sas, seria o mais elevado ideal. A noção a respeito de tal Entidade 
perfeita lhe deveria corresponder, caso manifestasse uma realidade 
de fundo transcendental! No entanto, divulga-se a Divindade dum 
modo tão absurdo e material, obrigando às criaturas adoração e ve-
neração completas!

2. A pessoa que a isto reagisse ouviria o seguinte: É necessário 
um deus, seja agradável ou horrendo, pois aos ignorantes isso não 
importa. O intelecto não se conforma, porquanto se baseia numa 
ordem matemática e, com toda imposição, não pode imaginar que 
um mestre, cujas obras demonstrem conhecimento e experiência, 
seja estúpido e ignorante! E não é preciso ir longe para se provar o 
que acabo de afirmar! Analisamos apenas os mandamentos de divin-



Jacob Lorber

74

dades conhecidas e as impressões que delas derivam — e dispense-
mos comentários.”

3. Intervém Cirenius: “Não farás objeções contra as Leis de 
Moysés?” Diz ele: “Realmente são as melhores; a unificação de Deus 
é aceitável e as Leis, se bem que não completas, são humanas, com 
grande semelhança às do Egito; somente desconsiderou Moysés uma 
lei dos antigos: Enquanto orientou as crianças quanto à atitude para 
com seus pais, Ísis também deu aos progenitores um mandamento 
de conduta para com os filhos, aos quais assistem certos direitos. 
Foram postos no mundo em situações penosas, sem que fossem con-
sultados. Posteriormente, deu Moysés certas ordens a respeito das 
Leis recebidas no Monte Sinai, porém nada disto foi mencionado!”

31.	ROKLUS PREZA O ATEÍSMO E O NÃO SER

1. (Roklus): “Muito lidei com judeus e conheço suas leis como 
talvez poucos. Diz o provérbio: Quem procura acha!, mas tal não se 
deu comigo, pois só encontrei o que não queria.

2. Procurei a Verdadeira Divindade com muito zelo, sacrifícios 
monetários e físicos, de espírito abnegado e desembaraçado — e só 
encontrei fraudes humanas de toda espécie, onde nem de longe ha-
via vestígios de Deus. Na melhor das hipóteses, deparava com uma 
fé autoritária de origem patriarcal, envolta num matagal de mística, 
ou, em caso contrário, uma superstição desvairada e imposta por 
questões políticas, onde nem ao espírito dotado de muita luz era 
possível manter-se no lodo dos piores absurdos. Tornar-se-á hipócri-
ta e monstro no conceito de si mesmo; pois não haverá coisa mais 
abjeta contra a dignidade do espírito do que aceitar, por exemplo, 
uma lei sancionada por tirano poderoso que afirme caber à Lua a 
criação do dia, e ao Sol iluminar a noite! Furar-se-á os olhos, cortar-
-se-ão nariz e orelhas e arrancar-se-á a língua a quem não acreditar 
em tais absurdos.

3. Eis o primeiro grau de castigo para a descrença. Se, desta 
forma mutilado, o homem não crer no que lhe é exposto, é ele cru-



O Grande Evangelho de João – Volume V

75

cificado, nu, seu ventre retalhado horizontal e verticalmente, e os 
cães esfaimados poderão saciar sua voracidade nas vísceras da vítima 
ainda viva! Quem duvidar de minhas palavras poderá viajar à Índia, 
onde encontrará coisas piores, na autoflagelação a que são obrigados 
a se submeter. E ai de quem se opuser a tal penitência — morrerá 
de morte crudelíssima! Amigo, acaso poderia ocultar-se a Divindade 
justa e sábia atrás de tais horrores?!

4. Por isto, deixai-me em paz com essas ideias! Os homens não 
necessitam dum Deus, senão duma filosofia filantrópica e humani-
tária, tornando-os deuses perfeitos. Providos do raciocínio puro e 
duma tendência pesquisadora, em breve se integrarão dos segredos 
da Natureza e realizarão coisas extraordinárias. Viverão, assim, feli-
zes, e a própria morte, onde não os aguarda nem o Elysium tampou-
co o tártaro, menor pavor lhes incutirá do que pela compreensão 
teosófica, pela qual essa calamidade seria eterna.

5. Por longas eternidades não tive existência; teria por isto me 
entristecido?! Muito menos sentirei um futuro estado de inconsciên-
cia completa, que a meu ver é o mais feliz. A noção da vida, mesmo 
feliz, é ainda pior, porque surge o receio de sua curta duração, ou 
que a morte a interrompa em definitivo.

6. A não existência não tem a felicidade do prazer, nem de las-
timar sua perda. Filósofo como eu não será atemorizado pela morte 
natural, mas unicamente pelo martírio! Pois a sábia Natureza não 
terá produzido o homem dum elemento provindo do húmus, para 
que fosse martirizado por seu semelhante! Vejo em a Natureza muita 
coisa sábia, se bem que não em todas as suas manifestações; jamais, 
porém, farei uma reclamação a respeito.”

32.	FILOSOFIA DE ROKLUS

1. (Roklus): “As forças brutas e poderosas da Natureza só po-
dem ter ação violenta e precisa, pois despertam as reações eletro-
magnéticas que só então criam forma, pela recíproca atração e repul-
são. Começam a desenvolver-se e surgem para a vida independente, 



Jacob Lorber

76

enquanto conseguem reagir contra outra força mais poderosa. Tão 
logo esta a domine, aquela manifestação terá chegado ao fim. A pró-
pria forma se desintegra e tudo é tragado pela energia mais potente, 
como foi demonstrado por sábio da antiguidade, quando Cronos 
— criador dos deuses — traga os próprios filhos. O tempo e as for-
ças que nele agem representam o dito deus Cronos da mitologia. O 
tempo tudo produz: campos verdejantes e estepes ressequidas; surgir 
e desvanecer, vida e morte, ser e não ser caminham de mãos dadas. 
Não há descanso nem sossego; uma onda desperta outra — entre 
elas jaz a sepultura! Quem traz o cunho da vida, tem no reverso 
o da morte!

2. Tudo isto é, para o observador zeloso, a consequência ne-
cessária da constante ação recíproca das variadas energias dentro da 
Natureza. Despertam-se mutuamente, e se destroem pela luta que as 
fez surgir. Vejo em tudo o permanente jogo de ondas, e as formações 
fantásticas das nuvens no éter nos dão a prova evidente da maneira 
por que as forças diversas se condensam em variadas formas. Ora 
surge um leão, um dragão, pássaro, peixe, cão, a cabeça e até a ca-
ricatura humana! Mas, quanto tempo duram? Apenas até que um 
outro poder destrua a forma, às vezes perfeita!

3. Acaso dá-se coisa diferente com nossa formação e existência? 
Que mudança não ocorre no homem entre o nascimento e a velhice 
— se é que a alcança! Onde está o orgulhoso que pretendia conquis-
tar a Terra há mil anos? Lá onde existe o floco de neve que, com seus 
irmãos, se esforçou por transformar o orbe em gelo! Onde se acha o 
tufão que ainda ontem pretendia arrasar os cedros gigantescos? Um 
poder mais violento o tragou, como fez Cronos a seus filhos! Perdura 
apenas em nossa memória; na realidade deixou de rugir com fragor!

4. Quando viajei pela Pérsia, fui testemunha dum fenômeno 
curioso: o dia estava quentíssimo e nossa caravana procurava pro-
teção dos raios solares debaixo de árvores frondosas. Poucas horas 
antes do pôr do sol, observamos no Oeste imensas nuvens negras 
que vinham para nossa direção. O guia nos anunciou uma violen-
ta tempestade e conviria não deixarmos a floresta até que tivesse 



O Grande Evangelho de João – Volume V

77

passado. Dentro de meia hora, desabou o temporal por cima de 
nós. As árvores eram vergastadas e muitos galhos caíram por terra. 
Começou a chover suavemente e a escuridão se acentuava cada vez 
mais. De repente, milhões de sapos caíram com a própria chuva; os 
que caíam n’água logo começaram a nadar; dos outros, poucos se 
salvaram sobre a terra escaldante. Alguns minutos após a tempes-
tade, que durou talvez um quarto de hora, e o Sol ainda no ocaso, 
projetando seus raios fortes, os sapos desapareceram, ficando apenas 
alguns montes de mofo misturado com limo.

5. Pergunto, de onde surgiram aqueles batráquios e quem os 
criou? Ninguém mais senão as forças da Natureza, que casualmen-
te projetaram sapos pela atração recíproca. Os que caíram n’água 
por certo acharam nutrição naquele elemento; enquanto os outros 
foram dissolvidos no solo quente, onde encontraram forças antagô-
nicas à sua composição. Como se pode observar de modo nítido, a 
Natureza age sempre cegamente e sem cálculo econômico; produz 
coisas em escala tão descontrolada, que nem a centésima parte al-
cança existência sólida e duradoura. Quem poderia contar as flores 
que a árvore produz na primavera?! Se alguns dias mais tarde para 
ali se voltar, grande quantidade estará no chão, inclusive a haste; tal 
queda perdura, até o amadurecimento do próprio fruto.”

33.	O DEUS DOS NATURALISTAS

1. (Roklus): “Se houvesse um Deus sábio e bom, Criador de 
árvores e de seus frutos, certamente agiria de modo mais econômico, 
porquanto a economia faz parte da sabedoria! Pelo surgir das coisas, 
muitas vezes desencontradas, nota-se que os produtos que surgiram 
das forças brutas da Natureza, na luta que se repete constantemente, 
alcançam sua perfeição apenas enquanto as energias não se tiverem 
exterminado reciprocamente; pois estacionamento tal só finaliza o 
efeito do surgir e conservar, portanto a própria existência. Ao passo 
que, perdurando a luta ora iniciada, a obra persistirá, progredindo e 
se aperfeiçoando.



Jacob Lorber

78

2. Seria possível que uma Divindade, consciente de todas as 
ações, assim agisse com sabedoria e vontade imutável? Digo: não; 
tampouco poderia imaginar soberano inteligente que construísse 
palácios e cidades com grandes gastos, para destruí-los em seguida! 
Talvez houvesse quem o chamasse de sábio?! Como então poderia 
um homem inteligente e culto assim classificar um deus que isso 
fizesse, de modo mais complicado, pois faria surgir obras de máxima 
perfeição interna, apenas para destruí-las em seguida!

3. Tanto para um deus sábio quanto a um matemático, dois 
mais dois são quatro! Se a Divindade alegasse que, para ela, dois 
mais dois são cinco ou mesmo sete, seria por mim taxada de lou-
ca, pois com tal cálculo ela dificilmente construiria um mundo! 
Antes um cego se tornar esmerado pintor, do que um deus ser 
capaz de produzir um cogumelo com tal loucura! Nosso artista 
Apeles pintava homens e animais de modo tão perfeito a ultrapas-
sarem a própria Natureza; naturalmente calculou os traços a serem 
dados; enquanto que tal suposto deus nisto se excedeu, alegando 
cálculo acima!

4. Quantas vezes a colheita se apresenta radiante e promissora; 
todos se alegram por verem premiados os seus esforços e sacrifícios, 
e agradecem de antemão a um ser invisível que adoram pela fé im-
plantada desde a infância, como Deus ou deuses. Mas, precisamente 
algumas semanas antes da colheita, surge uma tempestade tremen-
da, arrasando todo o país! Tal fato ocorre ano por ano, em diversas 
partes do mundo.

5. As criaturas ignorantes e supersticiosas então se dirigem aos 
sacerdotes ambiciosos para saberem a razão dessa calamidade. Uma 
vez que esses representantes divinos nada tenham a obstar contra a 
conduta por eles determinada, expressam um conforto qualquer e 
estimulam o povo à paciência, explicando, ainda, que apenas foram 
postos à prova na força de sua fé duma vida após a morte!

6. Em tais ocasiões são os judeus lembrados da vida de prova-
ção de Job, enquanto que os pagãos se podem conformar com fatos 
idênticos em seus livros de fábulas. Desta forma consolados, todos 



O Grande Evangelho de João – Volume V

79

voltam aos lares e se submetem, cheios de esperanças num futuro 
mais feliz, à vontade de um ser superior.”

34.	ROKLUS COMPARA AS AÇÕES HUMANAS ÀS DE DEUS

1. (Roklus): “Levanto apenas a seguinte questão: qual seria uma 
determinação jurídica com pessoa que, por simples maldade, destru-
ísse os campos de uma zona pequena, com auxílio de outros? Creio 
que, pelo menos, os romanos crucificariam tal homem dez vezes, ou 
o enclausurariam para sempre numa casa de loucos, após determina-
ção da junta médica. A um ser divino, porém, ainda se rende vene-
ração, julgando-o mui sábio! Caso isso nos proporcione felicidade, 
como não! Pois a sabedoria dos deuses tem o privilégio de cometer 
os mais variados desatinos: pode roubar, assassinar e destruir sem 
que alguém venha a fazer-lhe críticas. As criaturas só se arriscam a 
afirmar conter o flagelo nada de bom, pois do contrário não teriam 
elas procurado os sacerdotes.

2. Que acontece se alguém incendeia a casa do vizinho e lhe 
destrói todos os seus bens? Ao que me consta, a lei prescreve a cru-
cificação para tais criminosos; se Zeus atira um raio às moradas dos 
homens, selando com isto sua mendicância — tal coisa é boa e justa! 
Ai de quem não externar essa convicção! O Pontifex Maximus fá-lo-
-ía sentir a ira divina de tal forma que, comparada ao incêndio, este 
ainda seria benefício!

3. Penso o seguinte: a sabedoria e o bem verdadeiros devem 
permanecer como tais, não obstante o autor! Como os astutos re-
presentantes de Zeus — assim como entre nós, os essênios — sabem 
não existirem deuses, mas sim uma força da Natureza, de origem 
bruta e de ação ocasional, e só no decorrer de sua manifestação se 
apresentando em formas mais perfeitas, eles personificam tal potên-
cia através de alegorias, apresentadas aos homens para veneração.

4. Esse deus surgido de sua fantasia tinha de se manifestar, na-
turalmente, de forma milagrosa; uma vez que o povo obtivesse al-
guns benefícios, também tinha de suportar leis severas. E ai dos in-



Jacob Lorber

80

fratores! A fim de evitar que a pobre Humanidade atemorizada por 
tal deus milagroso não caísse em desespero por pecado qualquer, os 
sacerdotes inventaram um meio de reconciliação através de oferen-
das e penitências. Desta forma, existem em toda parte, além das leis 
terrenas, as divinas, onde a criatura mais casta e virtuosa as infringe, 
no mínimo, dez vezes por dia, perdendo a graça e benevolência de 
Zeus. Por isso, tem de se purificar antes do pôr do sol por meios 
prescritos, senão contrairia erro maior.

5. Não considero prejudicial se a pessoa pratica o exame de 
consciência e a higiene. Incuti-las como determinação dum deus — 
nunca se conseguirá comigo e meus confrades. Possuímos noções 
especiais, e pessoa alguma poderá alegar que quiséssemos catequizar 
alguém. Como amigos de todos, nunca melindramos quem quer 
que fosse, no entanto não queremos ser molestados! Por que motivo 
nos atacam os sacerdotes de Jerusalém? Que sejam o que são — e 
nós o que somos; diante da pura razão ninguém supera o próximo. 
Assim, não os amaldiçoamos, mas os lastimamos em virtude de sua 
ignorância! Quem lhes deu o direito de nos praguejarem, quando 
seguimos à risca o difícil problema de jamais julgarmos e prejudicar-
mos alguém, e sim querermos auxiliar a todos?!

6. Se praticamos falsos milagres — porquanto nunca houve ver-
dadeiros — é para ajudarmos à Humanidade que quer permanecer na 
ignorância, pois não nos é possível socorrê-la por outros meios. Esse 
ponto de vista tinha de ser aceito pelos escribas, que deveriam juntar-
-se a nós, e em poucos anos a Humanidade teria mudado de aspecto.”

35.	ROKLUS APONTA O CORAÇÃO COMO RECEPTÁCULO 
DA DIVINDADE VERDADEIRA

1. (Roklus): “Tais representantes divinos de Jerusalém são, no 
entanto, excessivamente tolos, intemperados, ciumentos, domina-
dores e brutos! Quem poderá viver em paz com tais pessoas? E não 
seria justo que qualquer um contra eles testemunhasse? Pois ainda 
faria uma caridade ao próximo, ao desvendar-lhe sua ignorância!



O Grande Evangelho de João – Volume V

81

2. É fácil imaginar-se não ser isso do agrado dos descendentes 
de Abraham de almas e corações endurecidos; não nos cabe a cul-
pa disto, pois está em tempo de se limpar aquele antro pervertido! 
Classificam-nos de ateus e sacrílegos do Altíssimo! Onde estaria tal 
deus e sua arca?! Quiçá seja o Templo com o reposteiro e toda mis-
tificação reinante com a chama de nafta! Talvez seja o Altíssimo re-
presentado pelos enormes querubins, o antigo maná dentro da arca, 
a vara de Aaron, as antigas sacabuxas de chifre de boi, que fizeram 
ruir as muralhas de Jericó, a harpa dourada e a coroa de David, ou 
talvez a Santa Escritura que os fariseus não podem ler, mas apenas 
adorar?! Em suma, desejava ver o Deus Jehovah e seu Santíssimo 
não localizado em ferros-velhos, produzidos por egípcios, cuja arte 
dista do divino tanto quanto o Céu da Terra! Condenando-se o que 
é evidente mentira — que mal há nisto?!

3. Um essênio honesto jamais louvará a divindade judaica que, 
idêntica a Zeus, nada é! Conhecemos algo como Santíssimo e este 
algo é um coração bom e honesto! Lá reside a Verdadeira Divindade! 
Ela deve ser reconhecida dentro de si mesmo e do próximo! Quem 
isto fizer, honrará a dignidade humana; caso contrário, dá um tes-
temunho péssimo de si mesmo e se reduz a um animal. Pode existir 
um Deus, mas que o homem só encontra na verdadeira profundeza 
de seu coração, e seu nome é ‘amor’! Além desta, não existe outra 
divindade, e quem a tiver encontrado será possuidor do princípio da 
vida e talvez ainda ache a vida eterna e indestrutível!

4. Deve-se acumular o amor no coração pelo próprio amor, que 
o tornará sempre mais poderoso! Através desta força vital, concen-
trada, será fácil enfrentar potências inimigas; e, assim vitoriosa, a 
criatura positivará sua existência em meio de elementos perigosos, 
se bem que não física, mas espiritualmente, como prova da força 
do espírito. Pois tudo aquilo que vemos não é a própria força, e sim 
sua ação. Ao analisarmos as obras da Natureza em si, descobriremos 
que quaisquer elementos como partes da força original se devem 
ter consolidado em determinadas condições, do contrário não se-
riam capazes de produzir os mesmos efeitos, que subentendem as 



Jacob Lorber

82

mesmas causas. Uma potência que se manifesta de modo imitável 
deve possuir plena consciência e uma inteligência lúcida, proporcio-
nando-lhe as armas indispensáveis para sair vitoriosa na luta contra 
elementos ainda inconscientes. Se fosse possível ser ela vencida e 
dissolvida, jamais se evidenciariam os efeitos de sua ação! Em tal 
hipótese a figueira deixaria de produzir figos!

5. Se, por tais observações, somos obrigados a reconhecer uma 
quantidade enorme de forças a projetarem efeitos repetidos, isto é: 
numa consolidação indestrutível — assim como nós próprios nos 
reproduzimos pela espécie — certo é que aquela potência que nos 
fez surgir também se consolidou como princípio eterno. Assim sen-
do, pode a criatura, quando tiver achado sua causa primária e a cul-
tivando por meios justificáveis, consolidar-se para uma vida eterna. 
Penso que um elemento consciente que se tenha descoberto em seu 
foco, bem como seu ambiente, não terá dificuldade em achar meios 
onde desafiará outra força de ação inconsciente e bruta, conforme 
demonstram as próprias criaturas. Quem lhes ensinou isto? A expe-
riência, o raciocínio e a necessidade! Se disto é capaz o homem in-
culto, quanto mais não fará como entidade espiritualmente consoli-
dada?! A própria razão nos dá, pelo caminho científico, a certeza da 
continuidade do espírito após a morte física e declinamos da ajuda 
dum Zeus, do Dalai-Lama e do próprio Jehovah.

6. Desta forma, nobre amigo, demonstrei-te as razões do ate-
ísmo que professo; não pretendo com isto excluir-me do teísmo; 
dá-me provas convincentes — e eu serei teísta!”

36.	ROKLUS É ENCAMINHADO PARA RAPHAEL

1. Cirenius tão admirado está com as experiências de Roklus, de 
seu critério acertado das condições de vida de fundo moral e político 
dos povos, de seus variados hábitos e costumes, dos cultos religiosos, 
bem como as aparições atmosféricas de outros países, que não sabe 
responder; pois tudo se baseia em experiências que dispensam argu-
mentos. O sacerdócio era bem conhecido por Cirenius; além disto, 



O Grande Evangelho de João – Volume V

83

descobriu no grego um homem bom e filantrópico, que apenas se 
tornara essênio para ajudar os sofredores por todos os meios que não 
colidissem com o amor ao próximo. Em suma, Cirenius se inclina 
sempre mais à pessoa de Roklus.

2. Também os demais hóspedes se empolgam com sua inteli-
gência e lastimam não ter ele entrado em contato Comigo. Anseiam 
ouvir o Meu ponto de vista; todavia, ainda não chegara o momento 
de Eu entrar em ação, porquanto Roklus ocultava algo em seu ínti-
mo que não queria pôr a descoberto. Cirenius, porém, não mais era 
indicado para enfrentá-lo.

3. Despercebidamente chamei Raphael e avisei Cirenius para 
apresentá-lo ao grego, pois que ele mesmo não teria base para argu-
mentar com Roklus, enquanto que Raphael saberia desempenhar 
tal papel. Assim informado, o grego diz a Cirenius: “Caro e nobre 
amigo, se tu, como sábio ancião de origem régia, tendo dirigido teu 
Governo há tanto tempo, não te atreves a discutir comigo, que fará 
esse jovem de seus vinte anos? Acaso consideras meu ponto de vista 
demasiado fraco para me responderes?”

4. Diz Cirenius: “Em absoluto, o fato é tal qual te expliquei! 
Ouve primeiro o jovem — e depois julga!” Diz Roklus: “Está bem, 
veremos onde achou a pedra filosofal!” e, virando-se para Raphael: 
“Se puderes desfazer minhas experiências ou cegar o meu intelecto, 
ser-te-á fácil dobrar-me qual vara ao vento; do contrário, não me po-
derás modificar por tuas experiências! Além de Roma e daquilo que 
deparaste ao chegares aqui, certamente nada mais viste. Nunca es-
tiveste no Egito, no país da sabedoria antiga, e desconheces as múl-
tiplas crenças num ou vários deuses e queres enfrentar-nos, como 
gigantes experimentados?! Está bem; anima-te e desfaz o ateísmo, 
mostra-me um deus acessível a um intelectual que aceite o princípio 
de vida, ou seja — o amor. Desiste, porém, de outra entidade, que 
não aceitaria!”



Jacob Lorber

84

37.	RAPHAEL FALA DO SER DIVINO

1. Diz Raphael: “Meu amigo, procuraste reduzir minhas facul-
dades dialéticas, sem saberes se realmente sou o que pensas! Acabas 
de me proibir impingir-te outro Deus, senão um que fosse aceito 
pelo teu raciocínio; acontece, porém, que eu mesmo compartilho de 
teu ponto de vista. A única diferença entre nós é que almejas um Ser 
Supremo, a quem tenho a mais sublime honra de conhecer Pessoal-
mente, sendo Seu Servo devoto.

2. Este Deus Único e Verdadeiro é puro Amor, e somente pelo 
amor é Ele a Plena Sabedoria e, através desta, Onipotente. É igual-
mente a máxima Ordem, Justiça, Luz e Vida. Todos os seres e coisas 
nesta Terra, bem como ela própria com todos os seus elementos, a 
Lua, o Sol e as inúmeras estrelas, que também são corpos celestes, 
colossais, algumas muito maiores que nosso planeta, que tanto é 
uma esfera quanto a Lua e o Sol, que sempre viste nesse formato, 
sendo ele milhões de vezes maior que a Terra, tudo isto é obra de 
Um Só Deus, que em Seu Ser Intrínseco é tal como teu raciocínio 
— aliás bem esclarecido — O almeja.

3. Conhece todas as falsas concepções que se fazem a Seu res-
peito e, por isso, inspira constantemente as criaturas, a fim de rece-
berem noção verdadeira. A teu ver, um Deus Verdadeiro não poderia 
permitir crueldades humanas por tanto tempo, porquanto Lhe seria 
fácil arrasar todas essas loucuras. No fundo tens razão, pois eu mes-
mo também penso como tu, e ainda sofro mais, porque tenho o 
poder, como entidade de há muito consolidada, de fazer desaparecer 
num momento todas aquelas montanhas de além-mar; ter o poder, 
sem permissão para agir, é pior do que querer e não poder!

4. Este impedimento se baseia em depender de cada criatura 
deste mundo — conforme expuseste a Cirenius — sua consolida-
ção total, do contrário dificilmente se poderia manter, para sempre, 
como indivíduo emancipado e livre contra a constante influência de 
poderosas forças negativas. Se bem que não usaste minhas palavras, 
o sentido foi o mesmo.



O Grande Evangelho de João – Volume V

85

5. Agora também compreenderás não ser possível uma reação 
violenta, em se tratando do aperfeiçoamento individual de todos 
os homens. Enquanto as criaturas descobrem tal ordem de vida por 
conta própria, garantindo existência moral ou física, é-lhes permiti-
da sua ação. Caso se transviem, o Senhor de Céus e Terra as recon-
duzirá à justa ordem, como ora acontece aos judeus.”

38.	FINALIDADE DAS PENITÊNCIAS NA ÍNDIA

1. (Raphael): “Observaste, na Índia, certos abusos, mormente 
as horríveis penitências, que, para o puro raciocínio, se apresentam 
como tolice, ligadas ao aparente despotismo da casta sacerdotal. A 
verdade, porém, é outra: aquele povo habita um país possuidor da 
maior capacidade de vegetação, tanto para irracionais, quanto para 
homens. Podes caminhar dias e dias, por florestas e montanhas, sem 
encontrares uma árvore ou um galho seco, e se deitares um ramo, 
até mesmo em solo arenoso, encontrá-lo-ás, após um ano, tão verde 
como antes, ou talvez com raízes novas dentro da terra.

2. Uma ferida aplicada a qualquer ser vivo produzirá uma dor 
diminuta, porque o ar de lá já é mais salutar que, aqui, qualquer 
emplastro. Se hoje alguém te der algumas chicotadas, sentirás a dor 
por vários dias; na Índia, nem sentirás a próxima pancada. Experi-
menta enfiar um prego no pé — e não suportarás tal violência, pois 
inchará, produzirá forte inflamação e pode até gangrenar ou pro-
duzir pus. Nas regiões centrais da Índia, nada disco acontece! Anos 
afora poderás manter um prego na carne, que mal sentirás após o 
teres fincado, porquanto o ar é tão balsâmico, a evitar inflamações 
de feridas. Mesmo isto acontecendo, não se pode falar em dor, mor-
mente insuportável.

3. Além disto, são os hindus excitáveis, porque são animados 
por excessos de elementos naturais, e se transviariam na esfera do 
ato procriador, em aberrações inéditas sobre a Terra. Precisamente 
as penitências, em que a carne é mortificada, e o constante temor 
do fogo infernal, que os sacerdotes sabem interpretar de modo tão 



Jacob Lorber

86

convincente a lhes proporcionar até ardor, evitam tal coisa. Teme o 
hindu, acima de tudo, o fogo por provocar-lhe maior sensação. Pelas 
fortes penitências que Deus, o Senhor, permitiu e ainda permitirá, 
a alma dos hindus é conservada na forma humana e se torna apta à 
perfeição no eterno Além.

4. Talvez objetarás: ‘Deve-se educar tal povo para evitar as aber-
rações sexuais!’ Não é bem isso, meu amigo! Para povos cuja fantasia 
é por demais ativada pela Natureza, a ciência se torna um veneno 
mortal! Suponhamos que a Índia possuísse as ciências da Grécia, 
Roma e Alexandria — e o mundo não estaria seguro! Tudo isto ape-
nas lhe daria os meios de se tornar o povo mais pervertido da Terra, 
produzindo coisas que superariam as produções de Babel, Nínive, 
todo o Egito, Atenas e Roma. As montanhas teriam de se submeter 
a seu desvario, construiriam cidades por cima de zonas fertilíssimas, 
secariam riachos e rios com diques até formarem lagos enormes. 
Em suma, se os hindus fossem orientados em todas as ciências, se 
transformariam num povo terrível, muito embora apresentem ín-
dole meiga!”

39.	PERIGOS DUMA EDUCAÇÃO CIENTÍFICA

1. (Raphael): “Além disto, um povo provido de exuberante fan-
tasia não pode ser educado cientificamente, porquanto sua imagi-
nação nisto o impede. Prefere extasiar-se com imagens tolas de seu 
mundo quimérico, do que refletir logicamente sobre qualquer as-
sunto. De mais a mais, não sucedem com frequência as penitências 
severas que observaste. Um rico consegue o resgate, e um pobre só 
é condenado quando realmente infringiu as leis em vigor. Existe até 
hoje uma ordem patriarcal na Índia, não tão facilmente derrubada. 
Há considerável influência supersticiosa, que deve ser combatida, 
mas também se baseia na fantasia das pessoas e só poderia ser venci-
da pouco a pouco.

2. É preferível deixar os hindus na superstição, do que iniciá-los 
em várias ciências; o primeiro estado os prende ao solo, enquanto o 



O Grande Evangelho de João – Volume V

87

segundo lhes daria asas que tentariam dominar o mundo. Se fosse 
possível incutir-lhes as ciências de um só golpe sem esforço próprio, 
eles, por certo, se admirariam quanto à sua tolice professada por tan-
to tempo. Em seguida encher-se-iam de ódio contra o sacerdócio e 
outras personagens cultas de povos vizinhos, de tal forma a fazerem 
uma carnificina; em breve o planeta estaria banhado em sangue, e 
qual seria o resultado? Os ignorantes seriam massacrados e dos cul-
tos teriam surgido verdadeiras feras!

3. Tu mesmo disto dás prova, como homem razoável, pela gran-
de irritação que manifestas contra todas as divindades, mormente 
seus representantes. Se fosses senhor de meu poder, quão rápido não 
aniquilarias todos os sacerdotes da Terra! Qual seria o destino dos 
que deles dependessem de alma e corpo, deixando-se guiar como 
cordeirinhos?! Serias talvez capaz de levá-los ao raciocínio claro 
através dum mando? Garanto-te ser difícil tal tarefa; pois se todos 
fossem de cultura semelhante, cada qual teria idênticos meios de 
subsistência, caso não quisesse morrer de fome. Na hipótese que 
oferecesse seus préstimos ao vizinho, este o dispensaria, porquanto 
sabe defender-se para suas necessidades.

4. Se um pai obrigasse os filhos a estudarem certas matérias, 
eles se negariam, alegando saber as mesmas, portanto nada precisa-
vam aprender.

5. Se tu, na velhice, onde todos se tornam mais fracos e alque-
brados, oferecesses bom pagamento e mesmo uma herança a alguém 
para que te servisse, receberias uma resposta negativa, porquanto 
o outro não necessita de emprego, por ser tão rico quanto tu! Eis 
a situação do Egito, que durou muitos séculos: todos se tornaram 
sábios e abastados.”

40.	COMO SURGIU A ESCRAVIDÃO

1. (Raphael): “A consequência disto foi que ninguém mais que-
ria servir ao próximo, e cada qual trabalhava para si; finalmente, ve-
rificaram que tal vida equilibrada era insuportável, e os mais velhos 



Jacob Lorber

88

foram os primeiros a observar a calamidade e a conjecturar acerca 
dos meios a seguir. O mais sábio opinou ser a Terra imensa, e con-
viria viajar em busca de pobres, prontos a trabalharem por dinheiro. 
Assim, foram à Ásia e em breve acharam o que queriam. Quando 
os povos de lá perceberam a carência dos Egípcios, eles mesmos en-
cetaram viagens pelo país, compravam os servos e os vendiam por 
bom preço ao Egito. Dessa forma surgiu a escravatura, infelizmente 
em voga até hoje! Acaso poderás elogiar tal fruto da sabedoria antiga, 
comum aos velhos egípcios?!

2. A experiência os impediu de orientarem os escravos em sua 
sabedoria, que em breve os teria tornado ricos, e os egípcios nova-
mente ficariam desprovidos de seus servos.

3. Acaso viste escravos também na Índia?! Por certo que não! 
Existem-nos presos à superstição, que todavia não é tão prejudicial 
quanto a própria escravidão. Os escravos comprados só servem para 
animais de carga e ficam excluídos do ensino intelectual. Têm de 
obedecer cegamente e sofrer calados as piores crueldades, sem que 
lhes assista um julgamento responsável! A própria morte dum escra-
vo, a mando de seu senhor, não é sujeita à responsabilidade da lei! So-
mente alguém matando um escravo teu será obrigado a indenizar-te!

4. Essa miséria humana é a consequência daquela época onde os 
egípcios, de modo geral, eram cultos e ricos, e ninguém era subme-
tido à lei por crime qualquer, porquanto não havia necessidade para 
tanto, uma vez que todos dispensavam da ajuda alheia. Quando sur-
giu a escravatura, inventaram-se leis pelas quais o dono jamais podia 
martirizar seus escravos, muito embora fosse cruel. E para que fim 
haveriam de existir penitências quando não se cometem pecados?!”

41.	A ORGANIZAÇÃO EGOÍSTICA DOS EGÍPCIOS

1. (Raphael): “Quando mais tarde, pelo trabalho dos escravos, 
os diversos regentes se tornaram mais ou menos abastados, porquan-
to o resultado nem sempre era igual, de pronto as criaturas manifes-
taram inveja, desentendimento e contendas, fazendo-se necessário 



O Grande Evangelho de João – Volume V

89

criar leis, das quais o próprio faraó não era excluído. Começou-se 
a educar os escravos, incutindo-lhes noções veladas da Divindade, 
cuja ação diversa era representada por individualidades alegóricas. 
Isto tornou os escravos, rebeldes, mais cordatos e meigos, suportan-
do seu destino com mais paciência; temiam eles as potências invisí-
veis, porque chegaram à convicção, através do misticismo egípcio, 
de existirem realmente tais deuses severos.

2. Se a casta dos escravos não tivesse se tornado poderosa, pela 
aquisição que se efetuava duas vezes ao ano e pela própria procria-
ção, os antigos não lhes teriam ensinado qualquer definição religio-
sa; somente o medo da força física dos servos obrigou seus donos a 
agir em tal sentido.

3. A situação dos antigos egípcios era difícil: eram sábios e 
ricos, quase não havendo diferença entre eles, no que diz respeito à 
cultura e riqueza; cada qual cuidava de si e seus filhos. Esta organi-
zação doméstica era apreciável, enquanto moços e fortes; quando 
vinha a velhice, fazia-se sentir a necessidade de ajuda. Quem deve-
ria servi-los? Os filhos não vinham ao caso, porque Moysés ainda 
não havia transmitido os Mandamentos aos homens que os obri-
gassem a socorrer os velhos, como também uma casa nada deve ao 
seu construtor. Caso a construção fosse falha e deficiente, ela nada 
teria a ver com isso.

4. Pela educação prática, a prole se tornou egoística e os velhos 
se viram obrigados a procurar fora de casa quem lhes servisse. A 
fim de evitarem que os escravos desertassem, não eram iniciados 
na cultura de seus donos, continuando ignorantes, sendo apenas 
adestrados como serviçais. Uma vez, porém, aumentando em nú-
mero, ensinou-se-lhes a fé nos deuses, que efetuavam certos milagres 
diante dos olhos admirados dos incautos. Desta forma intimidados, 
serviram com zelo desdobrado, e os egípcios alcançaram um apogeu 
que atraiu muitos estrangeiros, entre eles alguns invejosos e traido-
res, que mais tarde trouxeram grande perturbação. Eis as obras da 
pura razão, comparáveis a um homem cuja descida dum morro se 
finaliza numa carreira desabalada.”



Jacob Lorber

90

42.	ORDEM GOVERNAMENTAL DOS ANTIGOS HINDUS

1. (Raphael): “Nesse ponto os hindus foram mais espertos: o 
povo continua na superstição mais ou menos inofensiva, no entanto 
acredita num Ser Supremo e em seus representantes no mundo, in-
cumbidos da manutenção da ordem estereotípica. Evitam qualquer 
alteração nos antigos livros. Desta forma, o hindu será, em mil anos, 
o que é e foi há milênios. O pior defeito é a penitência e ele se tornar 
seu próprio juiz, mantendo a máxima severidade contra si mesmo, 
porquanto depende de sua vontade; tal compreensão evita até a prá-
tica da calúnia e traição: ninguém faz queixa do próximo, e entre 
vários milhões não há um perverso! Eis a razão por que os hindus 
são um povo tão antigo, que ainda irá longe quanto à idade. Quan-
do outros povos para lá forem, a fim de lhes incutir outra religião 
e hábitos, tornar-se-ão mais descontentes e inquietos, deixando de 
praticar penitências. Em compensação, outros os condenarão e per-
seguirão, para impor-lhes castigos rigorosos. Em breve, serão quais 
fariseus em Jerusalém, que sobrecarregam os crentes com pesos in-
suportáveis, julgando a todos; só não toleram juízes e cargas — que 
não tocam nem de longe!”

43.	A UNIÃO RELIGIOSA ENTRE ÍNDIA E CHINA

1. (Raphael): “Muito além da Índia, acima dos montes mais 
elevados da Terra, existe um grande Império que conta, no mínimo, 
cinco vezes mais habitantes que Roma. Possuem quase a mesma re-
ligião que os hindus. Vivem na maior paz e ordem, são temperados, 
simples, trabalhadores incansáveis, e duma obediência cega para 
com seus professores e guias. O Imperador é soberano supremo e 
zela pela não penetração de estrangeiros em seu grande país. Por esse 
motivo, o isolou com uma enorme muralha nas zonas mais baixas, 
intransponível para qualquer exército. A muralha é provida de tor-
res, onde uma forte guarda defende uma possível invasão.



O Grande Evangelho de João – Volume V

91

2. Somente o mensageiro de Bramah (Brau ma — tem direito), 
vindo da Índia pode anualmente penetrar como portador de louvor 
ou crítica do Dalai Lama, que entrega pessoalmente ao Imperador 
numa caixinha de ouro maciço. Quando se aproxima com séquito 
enorme e deslumbrante, em época determinada, posta-se em certo 
local da muralha e começa a fazer alarido. Então, faz-se descer um 
cesto, pelo qual é ele içado, enquanto os acompanhantes aguardam 
sua volta.

3. Em seguida, o mensageiro faz o longo trajeto à cidade duran-
te vinte dias dentro duma liteira, donde só pode vislumbrar o Céu. 
Chegando ao centro da metrópole, que conta mais habitantes que 
toda a Palestina, pode saltar a fim de ser conduzido com todas as 
honras ao Imperador. Entrega-lhe a caixinha, transmite os desejos 
do Lama e, em seguida, é regiamente condecorado e despedido; en-
ceta a viagem de volta tal qual a ida.

4. Em tais ocasiões, em que o mensageiro divino é transportado 
de Império a Império, grande multidão aflui às ruas, sem contudo 
poder avistá-lo ou falar-lhe dentro da liteira.

5. Se indagares do povo por que não lhe é permitido isso, res-
ponderá com humildade que tal desejo seria pecado imperdoável. 
Já é graça imensa ver de longe o mensageiro do grande deus ser 
carregado, que tanta satisfação traz, de modo a contentar milhões do 
grande Império, que alegam encontrar-se no centro da Terra. Isto é 
ensinado ao povo, que cegamente o acredita.

6. O mensageiro também sabe disto e mais ainda, que não pode 
ver o país e sua organização, sob pena de morte, pois poderia traí-lo. 
A traição é o crime máximo, que por coisa pouca é severamente pu-
nida. Muito embora seja tolo, o povo é fiel e obediente. Não achas 
isso tudo parecido com vossa ordem essênia?! Acaso Deus é injusto 
por permitir tais coisas, enquanto o povo permanece paciente e hu-
milde — e também vos tolera?! Externa-me tuas possíveis objeções!”



Jacob Lorber

92

44.	ROKLUS RELATA AS MAGIAS DUM HINDU

1. Quanto mais se prolonga o relato de Raphael, Roklus arre-
gala os olhos e acaba exclamando em êxtase: “Será possível, rapaz?... 
Tens, no máximo, dezesseis anos e me enfrentas com experiências e 
conhecimentos somente possíveis a um ancião muito viajado! Não 
me refiro à tua capacidade de me teres convencido na aceitação dum 
Deus Verdadeiro, conforme sempre o almejei; falo somente da ma-
neira por que chegaste a tão vasto conhecimento.

2. Conheces até o Império além da Índia, do qual um hindu me 
havia contado coisas curiosas, que me levaram a boas gargalhadas. 
Através de teu relato, posso fazer uma ideia mais acertada daquele 
país, cujos filhos consta possuírem a maior cultura na indústria, ar-
tes e ofícios. Além disto, também pareces ter conhecimento e prá-
tica na magia, do contrário não terias mencionado certo poder que 
te assiste.

3. Percebo, embora não nitidamente, que a Divindade permite 
todas as ocorrências na Terra visando apenas a formação da alma, e 
não o bem-estar do corpo. Não se trata, porém, do meu entendi-
mento em tal assunto, e sim meu maior interesse gira em torno de 
tua pessoa, e como te foi possível chegar a tais noções elevadas.

4. Já não mais precisas explicar-me o milagre ocorrido com os 
bens de Marcus, pois tu mesmo és evidentemente o construtor mila-
groso, e compreendo que tuas palavras apenas deviam provar se sou 
de fato bastante inteligente para tirar as deduções precisas.

5. O campo da magia é imenso, e o maior mago sempre será 
diletante. Nós, essênios, somos entendidos na matéria, porque te-
mos ao nosso dispor magos persas e egípcios, cujas ações nos es-
tonteiam, não obstante não sermos leigos. Haja vista o mago real 
de Thebas, que eu teria indenizado com mil libras caso me tivesse 
ensinado algumas magias formidáveis; mas ele não se deixou tentar 
por coisa alguma.

6. Deste modo, também podes possuir segredos que nunca so-
nhei, e talvez empregas teus auxiliares invisíveis a teu gosto, por-



O Grande Evangelho de João – Volume V

93

tanto te foi fácil a criação da casa de Marcus. Pois eu mesmo vi 
como o mencionado mago de Thebas transformou, num instante, 
uma vasta planície num lago imenso, de onde surgiram várias ilhas 
e navegava uma série de botes. Vimos tudo perfeitamente durante 
alguns minutos; em seguida, ele fez um gesto — e a planície estava 
diante de nós.

7. Antes disto, nos havia conduzido a um gabinete escuro e nos 
fez olhar, pela janela, a zona que também se via do lado de fora. De-
pois fechou a janela, fez alguns movimentos, abriu-a de novo — e 
diante de nós se estendia o lago azul. Percebi apenas uma estranha 
ardência nos olhos, certamente ocasionada pela surpresa.

8. O mago afirmou ser-lhe possível criar ainda outras zonas fan-
tásticas — mas que custariam muito dinheiro, por isto desistimos. 
Indaguei-lhe se era capaz de fixar aquela paisagem; respondendo 
que sim, ele súbito se ocultou e, quando saímos, o lago havia de-
saparecido.

9. Cheguei à conclusão de que aquele egípcio devia ser enten-
dido no manejo das forças da Natureza; pois poderia ter fixado a 
zona mágica e não o fez, porque a anterior, de há muito fertilíssima, 
era de maior utilidade para o povo. Ofereci-lhe duzentas libras de 
ouro, que rejeitou.

10. De modo idêntico também efetuaste tua obra milagrosa, 
cuja aparição aqui nos atraiu, e presumo que tampouco estarás incli-
nado a revelar teu segredo. Também não pretendo decifrá-lo; apenas 
queria saber onde conseguiste tal sabedoria e a arte mágica, já que 
nos convenceste em aceitarmos o Ser Supremo!”

45.	RAPHAEL EXPLICA AS FEITIÇARIAS DO MAGO

1. Diz Raphael: “És realmente um homem curioso! Tuas vastas 
experiências te tontearam de tal forma, que és incapaz de discernir 
entre o verdadeiro e o falso! Se tivesses exigido do mago apresentar-
-te uma zona aquática sem auxílio do gabinete e janela, não o teria 
realizado por todo ouro do mundo!



Jacob Lorber

94

2. Por que não fez surgir uma vivenda real, dentro da Natureza? 
Por não lhe ter sido possível. Eis por que esta aqui é uma Obra de 
Deus — a outra, dum homem comum. Por tal razão, minha sabe-
doria também é divina, como tudo que descobrirás em mim! Agora 
não mais me perguntes pela origem!

3. Para os olhos humanos podem as criaturas efetuar coisas 
aparentemente milagrosas; entretanto, nada contêm de milagre e 
sim apenas coisas naturais, que para o leigo, se apresentam extra-
ordinárias. Tão logo se lhe ensine os meios a serem empregados, ele 
fará o mesmo.”

4. Diz Roklus: “Também a magia do egípcio?”
5. Afirma Raphael: “Certo, muito embora seja difícil conseguir 

os meios, por ele mesmo inventados. Como não os demonstrou, 
ser-te-á impossível imitá-lo.

6. Se fosses entendido na fundição da areia siliciosa, preparando 
assim o vidro que deveria ser polido como diamante — arte bem 
conhecida na Índia — compreenderias aquele milagre, mormente 
se fosses uma espécie de Apeles, capaz de pintar a água tão genuina-
mente, de modo a enganar os próprios pássaros.

7. Teu mago nada mais é que exímio lapidário, sabe fazer o vi-
dro e, além disso, é um dos melhores pintores de seu país, especia-
lizado em cópias. Construiu um mecanismo onde se pode avistar 
os quadros por ele pintados através dum espelho, conseguindo tal 
ilusão de ótica.

8. Trata-se duma ciência remota dos fenícios, mais tarde desco-
berta pelos egípcios, que aplicam-na secretamente para suas magias 
excepcionais. Em alguns milênios, todos os povos disto terão noção 
perfeita, e não haverá pessoa inteligente que aceite tal fenômeno 
como milagre.”



O Grande Evangelho de João – Volume V

95

46.	O SACERDÓCIO COMO INIMIGO DA VERDADE

1. (Raphael): “Afirmo-te que, no futuro, as pessoas se movi-
mentarão qual flechas sobre estradas de ferro; falarão com rapidez 
do raio dum polo a outro e voarão como pássaros sobre mares e pa-
íses, mas ninguém os tomará por magos e, muito menos, deuses! O 
sacerdócio naturalmente tudo fará para impedir tais esclarecimen-
tos; todavia, seu esforço será baldado!

2. Quanto mais se empenha a levar o povo à ignorância, tanto 
maior será a reação dos espíritos iluminados, que espargirão luz cada 
vez mais intensiva entre a multidão, até que os próprios sacerdotes 
sejam obrigados a se tornarem apóstolos da Luz. Demandará isto, 
naturalmente, de muita luta.

3. Acontecerá que os magos serão perseguidos, e a semente des-
sa perseguição já existe em parte no sacerdócio farisaico — contrário 
aos magos — e também entre vós, que pretendeis comprar todas 
as possíveis magias do mundo. Com inveja, observais secretamente 
todo benfeitor milagroso, mormente se pratica algo por vós adotado 
como negócio oculto em vossa seita.

4. É, porém, da Vontade de Deus permitir que não só os sacer-
dotes, mas pessoas simples façam descobertas extraordinárias, pro-
porcionando às criaturas cultura elevada. A casta sacerdotal reagirá 
por todos os meios, sem algo conseguir; pois quanto maior a rea-
ção, tanto mais nítidos se tornam seus desejos de domínio diante do 
povo, perdendo assim toda confiança e fé.

5. Quando alguém percebe que o outro pretende enganá-lo, 
não mais terá confiança, mesmo se lhe apresentar algo de verídico; 
pois sempre estará de sobreaviso duma atitude traiçoeira. Por isso, 
o sacerdócio perderá terreno quando se expuser em demasia, num 
zelo absurdo.

6. A Ordem Divina previu, desde sempre, que o mal e a fal-
sidade se destroem a si próprios; à medida que tentem o domínio 
absoluto, terão selado seu fim.



Jacob Lorber

96

7. A maldade das criaturas desta Terra se assemelha a um me-
canismo inferior, que se desgasta à medida que é usado constante-
mente. Assim sucede com o corpo, que se aniquila à proporção que 
se entrega às paixões.

8. Eis por que um filósofo não crê num Deus Verdadeiro, por-
quanto observa como o sacerdócio de todas as religiões pratica mal-
dades. O Senhor isto permite, primeiro para que o raciocínio claro 
cedo seja desperto para uma atividade real; segundo, a fim de que a 
perversidade se destrua quanto antes.

9. Durante o dia, ninguém procura luz e nem lhe dá o real va-
lor, pois não lhe perturba o peso da noite. Facilmente se pode ca-
minhar e desviar-se das valas, pedras e abismos. Tal não se dá numa 
noite de breu, onde a pessoa se adianta somente com cuidado. Quão 
grato não se torna o viajante diante da menor luz que lhe aclare o 
caminho, apenas a alguns passos, e quanta saudade da aurora não 
sente o solitário no deserto!

10. O mesmo acontece aos amigos da luz espiritual, em meio 
da ignorância completa, que na maior parte foi induzida às criaturas 
de fé fraca pelo egoísmo e domínio dos sacerdotes; à medida que a 
ignorância se propaga, mais intensiva se torna a necessidade e o valor 
pleno do conhecimento espiritual.

11. Pessoas que, pela própria educação, se acham em completa 
ignorância, não percebem a falta de luz espiritual e se sentem bem 
amparadas com os consolos fúteis de seus sacerdotes; relatam eles 
uma quantidade de historietas de pessoas beatas, falecidas há muito. 
Isto comove os fiéis até às lágrimas, e satisfaz aos sacerdotes. Tais 
ignorantes sentem tão pouco seu estado trevoso, quanto um cego 
observa o peso duma noite de breu; para ele não existe aurora nem 
crepúsculo! Outra coisa sucede com aquele habituado a caminhar 
na Luz do eterno Dia da Verdade quando é obrigado a uivar com os 
lobos, de medo de arriscar sua pele!

12. Imagina uma comunidade na qual apenas alguns enxer-
guem, porquanto os outros são inteiramente cegos. Um dos videntes 
então começa a descrever a grande maravilha da luz e de suas cores; 



O Grande Evangelho de João – Volume V

97

imediatamente, os cegos o obrigariam a se calar, classificando-o de 
mentiroso atrevido, enquanto ele está convicto da verdade evidente! 
Qual seria tua atitude, como intelectual, sabendo que os de boa 
visão ainda possuem os melhores meios para transmitir o conheci-
mento aos demais?!”

47.	OS FRUTOS DA NOITE E DA LUZ ESPIRITUAL

1. Diz Roklus: “Em tal situação, seria melhor não existir do que 
viver como vidente entre cegos, cheios de desconfiança, presunção 
e orgulho! Tens toda razão, meu caro jovem; o mundo é tal qual, e 
melhor seria, a meu ver, abandonar os cegos, para evitar qualquer 
atrito. Uma vez sem guia, aproximar-se-ão ainda mais do abismo, 
que os devorará. Seu fim será bem triste, mas não pode ser evitado!”

2. Aduz Raphael: “Agora julgaste bem, pois desta forma age o 
Senhor com as criaturas, dentro de Sua Ordem! Sempre que uma 
comunidade ou mesmo um povo se indispõe, por maldades, com 
a Luz e a Verdade Divinas, Ele permite que se integre na completa 
treva da vida. Nesse estado, o povo comete um desatino após outro, 
demonstrando aos mais esclarecidos sua própria cegueira e mentira, 
manifestas pela vontade, inclinação e atitude. Desta forma, se apro-
ximará da beira do abismo, que o devorará sem dó nem piedade. 
Os esclarecidos começarão a se estender e abençoar a Terra com seu 
conhecimento espiritual.

3. Enquanto um povo mantiver apenas um vislumbre da Luz 
Verdadeira, o Senhor não o deixará chegar à beira do precipício, por-
quanto persiste, no vislumbre, uma advertência contra a perdição.

4. Quando, porém, as criaturas manifestam verdadeiro ódio con-
tra a Luz do Espírito e perseguem com os sacerdotes as que Nela acre-
ditam — conforme acontece de há muito com os judeus — a Paci-
ência Divina chega a um fim, e o povo não escapa do aniquilamento. 
Em tal caso, o Senhor de todos os Céus desce, Pessoalmente, à Terra 
e procede ao julgamento dos vilipendiadores — o que sucede, no 
momento, no país maravilhoso dos judeus, antigo povo do Senhor!



Jacob Lorber

98

5. Ele reunirá os poucos fiéis e esclarecidos para lhes transmitir 
a Plena Luz do Céu, que não permitirá a existência das trevas da 
ignorância, atirando-as ao abismo inevitável. Assim sendo, de nada 
adianta um milagre falso aos olhos dos esclarecidos, mas um, surgi-
do realmente do Poder de Deus, por Ele depositado no coração de 
cada criatura verdadeira.

6. Assim como a fé errônea e cega, de certo modo a superstição, 
se manifesta por obras místicas e fictícias, e por uma crescente falta 
de amor, a fé verdadeira e viva se apresenta pela Verdade Plena em 
tudo, sem restrição, e por um amor intensivo ao próximo e a Deus; 
através desta inclinação, avoluma-se o Poder Divino que o Pai dei-
tou no coração de todas as pessoas sinceras.

7. De que adiantam ao homem todos os conhecimentos e ciên-
cias ocultos, quando os próprios pardais denunciam o falso profeta 
diante de todo mundo: És um mistificador maldoso e fazes teus mi-
lagres enganando os ignorantes! Isto, porém, não conseguirás com 
os verdadeiros filhos de Deus, capazes de outras coisas pelo Poder 
Divino em seus corações, que é o Espírito do Amor Eterno, des-
cobrindo tua má intenção e fraude. Atira para longe os teus meios 
enganosos e torna-te um homem ciente do Poder de Deus — do 
contrário, nós, pardais, açambarcaremos teu fraco brilho! Acaso te 
poderias aborrecer, por isto, com os pássaros? Não há coisa pior para 
os trapaceiros do que serem enfrentados pela Luz da Verdade, que 
terão de aceitar, queiram ou não!

8. És um essênio e, além disto, um mago especial: vivificas os 
mortos, atrais a Lua diante do nariz dos incautos, fazes falar árvores, 
capim, água, rochas e paredes. Que dirás se ‘esses’ pardais de criatu-
ras de todas as raças e classes esclarecerem a maneira pela qual fazes 
tais coisas, e talvez ainda tragam um morto para que tu o ressuscites? 
Que diria teu intelecto puro e o raciocínio aguçado?”



O Grande Evangelho de João – Volume V

99

48.	ROKLUS DEFENDE A ORDEM ESSÊNICA

1. Diz Roklus: “Não teria argumentos, porquanto a verdade 
sempre será verdade e não vem ao caso se me prejudica ou beneficia! 
Deduzi de tuas palavras considerares nossa Ordem secreta algo de 
nocivo e sujeito à desintegração, à medida que a Luz Celeste, pro-
vinda de Deus, ilumine os corações humanos. Contra isto, nada há 
que dizer — pois se todos ou, no mínimo, uma grande parte forem 
por Deus orientados em nossos segredos, nosso ofício terá chegado a 
um fim; todavia, jamais se poderá afirmar que tivéssemos agido atra-
vés dum vislumbre de egoísmo, porquanto apenas visamos o bem 
das criaturas, sendo nosso claustro nada mais que um Instituto de 
amor e caridade.

2. Nunca aplicamos um meio maldoso! Poderia se afirmar ser 
o próprio embuste algo de nocivo; eu, no entanto, responderia, até 
mesmo a Deus, que tal apenas seria verdade caso fosse movido por 
intenção maldosa e egoística! Observando não ser possível curar-se 
alguém senão pela fraude, e eu aplicar esse único meio por amor ao 
próximo, a pior mistificação será somente um meio justo e bom, 
contra o qual nem Deus poderá objetar. Dar-te-ei exemplo de mi-
nhas experiências como essênio e tu mesmo me darás razão!

3. Certo dia fui procurado por um homem desesperado, cuja 
esposa, jovem e realmente boa, contraíra moléstia unicamente curá-
vel por remédio de mim conhecido. Outro qualquer recurso teria 
provocado a morte, e tornado o esposo a criatura mais infeliz deste 
mundo. Acontecia, porém, que ela tinha tal aversão ao remédio que 
preferia morrer a tomá-lo, e não adiantava insistir, fato que levou 
o marido ao desespero! Tive, então, a seguinte inspiração; virei-me 
para ela e disse, na frente do marido: ‘Não te aflijas; conheço cen-
tenas de outros remédios que curam tua moléstia, ainda mais rapi-
damente!’ Externei assim u’a mentira capital, em favor da doente.

4. A segunda, e maior, foi que mudei o nome do remédio, jun-
tei-lhe algo inofensivo, modificando forma, cor e gosto; e, elevando 
seu preço a três libras de ouro, ninguém poderia suspeitar da fraude. 



Jacob Lorber

100

A enferma aceitou de pronto o remédio e salvou-se dentro de poucas 
horas. Mal contive um sorriso e, até hoje, nenhum dos dois soube 
do embuste salvador! Pergunto se foi bom ou nocivo — e tu te calas, 
por não teres argumento! Relatarei mais outro exemplo, pedindo tua 
opinião a respeito.

5. Há um ano atrás faleceu, de lepra, a filha única de pais ricos 
e conceituados. Casualmente, soube do caso e me dirigi para lá: os 
velhos estavam inconsoláveis! Quando fitei mais prolongadamente 
as feições da morta, lembrei-me de u’a moça muito parecida, que se 
achava em nosso Instituto de Criação humana.

6. Chamei o pai e lhe disse: Não chores! Sou um verdadeiro 
essênio e te afirmo poder ressuscitar tua filha em nosso claustro, por 
intermédio de meu arcanum! Manda transportá-la para lá com tudo 
que possuía, e dá-me uma descrição de seu caráter, inclinação pes-
soal, em suma: de tudo que a rodeava, e garanto que t’a devolverei 
dentro de dois meses!

7. Compreende-se que os genitores não hesitaram em obede-
cer-me, porquanto me achavam incapaz de qualquer embuste. Tudo 
que pertencia à moça, desde o berço até a morte, foi levado ao claus-
tro. Havendo frequentado, por muito tempo, aquela família e segu-
ro da capacidade assimiladora da outra moça, que muito se parecia 
com a falecida, a troca foi fácil. Decorridos alguns meses, achava-se 
ela no meio dos pais esperançosos.

8. Eu mesmo a levei ao novo lar; quando os velhos nos viram 
de longe, correram de braços abertos para receber a pseudofilha que, 
por mim instruída, fez o mesmo. Devias ter visto a alegria dos pais!

9. Por essa fraude colossal, três pessoas ficaram completamente 
felizes: os velhos, por terem encontrado a filha, e a moça pobre, que 
achou um ambiente que nunca esperava. E eu? Confesso que tive 
apenas a certeza agradável de ter cooperado na felicidade de outrem!

10. Teria aquela fraude algo de nocivo? Considero apenas de 
condenáveis, embustes praticados por ganância; se, no entanto, lan-
çar mão de meios fraudulentos inofensivos, tendo a certeza de curar 
um infeliz, tal mistificação nem por Deus pode ser classificada de 



O Grande Evangelho de João – Volume V

101

maldosa, e deveria até se agradecer nossa seita, que abriga pessoas 
com intenções tão felizes!

11. Não agiu Jehovah da mesma forma contra o velho e cego 
Isaac pelo embuste praticado por Jacob, a fim de proporcionar aos 
judeus um patriarca mais competente do que Esaú?! Concordo que 
toda mistificação maldosa, quando atinge seu ponto culminante, 
aniquila-se de modo próprio — enquanto uma que vise o bem da 
Humanidade, nunca o fará. Considero mil vezes mais reprovável o 
amigo da verdade que denuncia nossa Ordem, do que o pior em-
busteiro de nosso claustro! Refuta os meus argumentos, pois estou 
pronto a vencer esta contenda!”

49.	DIFERENÇA ENTRE PRUDÊNCIA E EMBUSTE

1. Diz Raphael: “Caro amigo, tenho de confessar ser difícil dis-
cutir-se contigo! Partes do princípio de que todo meio é justo pela 
intenção e finalidade; e eu apenas te posso afirmar que, com toda 
tua boa vontade e intelecto apurado, estás errado, porquanto nada 
assimilaste daquilo que te falei!

2. Consideras apenas vantagens e felicidades terrenas, porquan-
to não podes imaginar as do espírito. É fácil se fazer alguém feliz 
através de mistificações; contudo, nada de bom ter-se-á feito para 
alma e espírito, que muitas vezes são realmente prejudicados.

3. Relataste-me alguns casos na tua vida; nada tenho a contra-
por ao primeiro, pois o tratamento da enferma não foi ludíbrio, mas 
simples prudência.

4. Diante de Deus, toda atitude e tentação ocultas representam 
traição contra as criaturas, onde forçosamente sofrem dano físico e 
moral. Se ocultares, porém, tuas palavras e gestos para auxiliares teu 
próximo, muitas vezes cheio de fraquezas e inacessível por via direta 
— ages por prudência mui recomendável.

5. Se em todas as tuas atitudes, palavras e tentativas, se baseia 
uma boa intenção, terás empregado a prudência, e o prêmio do Céu 
não faltará. O primeiro exemplo que relataste pertence a essa cate-



Jacob Lorber

102

goria; enquanto o segundo, muito embora de caráter benevolente, 
é bem diverso; terás, com isto, dado um testemunho falso de vosso 
claustro para o futuro da Humanidade, quando, pela cegueira co-
mum, todas as fontes de ouro se abrirão, e vosso Instituto alcançará 
riquezas fabulosas.

6. Qual o efeito dos bens terrenos? Fazem com que as criaturas 
se tornem altivas, dominadoras, frias, egoístas e orgulhosas, despre-
zando, odiando e perseguindo o próximo. Há pouco te externaste 
contra todas as diversas organizações religiosas e seu sacerdócio; de-
monstraste como castigam a Humanidade de forma incrível, sendo 
representantes dum deus e deixam que os outros para eles trabalhem; 
entregam-se ao ócio completo, forçando os leigos a viver, trabalhar e 
morrer para seu bem, através de mortificações físicas e morais! Deste 
um colorido verdadeiro às circunstâncias deprimentes, e o vergo-
nhoso efeito dessa casta!

7. Digo-te, porém, sem rodeios: todos os sacerdócios de hoje 
se encontram em bases mais limpas que vosso claustro, pois seu 
fundamento se baseia na verdade pura e divina, no entanto foi tão 
deturpada, que avistas somente mentiras e fraude. Que, então, será 
de vosso Instituto, construído desde o início em embuste e traição?!

8. Achas que vossos sucessores cumprirão estritamente as nor-
mas por vós criadas?! Daqui a cinquenta anos tudo terá outro as-
pecto! As fraudes e feitiçarias serão ainda mais sutis e dilatadas, e 
arriscar-vos-eis na ressurreição de pessoas idosas, onde nem sempre 
tereis o efeito desejado.

9. Imporeis castigos cruéis e irrevogáveis ao delator de vossos 
segredos: até mesmo à pergunta sobre qualquer milagre, será casti-
gado! Vosso lema será: Povo, nada tens a perguntar; cabe-te somente 
crer! Vem, caso necessites de ajuda, que receberás mediante oferenda 
prescrita! O resto, não te diz respeito!

10. Essa atitude irritará pessoas curiosas, que farão investigações 
variadas, descobrindo vossos segredos. Sereis tomados de ira, jurareis 
vingança aos vilipendiadores de vosso culto mistificador, que talvez 
até será posta em prática.”



O Grande Evangelho de João – Volume V

103

50.	PERIGO DOS “MILAGRES” ESSÊNIOS

1. (Raphael): “Criticaste as penitências hindus; em cinquenta 
anos agireis de modo dez vezes pior; pois assim que a maioria do 
povo vos der crédito — em virtude de vossos falsos milagres — 
venha o que vier, que ele a tudo se submeterá! Em sua ignorância, 
só pode tomar-vos por servos de deuses munidos de forças ocultas, 
contra as quais não haverá poder humano.

2. Chegados a esse ponto, podeis dizer a alguém: Miserável pe-
cador! Tudo que pensaste e fizeste, e ainda projetares no próximo 
ano, todos os teus pensamentos e desejos pecaminosos nos são reve-
lados, e sabemos que, por isso, atrairás a condenação e ira divinas! 
Advertimos-te, pois, para que te abstenhas de tais pecados, e faças 
um sacrifício vultoso a fim de abrandar a ira dos deuses; além disto, 
conviria tua flagelação diária durante três anos, com corda forte so-
bre as costas nuas. E ai de ti se não cumprires tal penitência!

3. O pobre coitado, que realmente nunca teve pensamentos e 
atos condenadores, acreditar-vos-á ser um pecador que merece toda 
condenação, prontificando-se àquilo que vós — servos de deuses 
poderosos e oniscientes — lhe incutistes. Será isto justo e bom, pelo 
teu critério equilibrado, e o meio — será abençoado pela finalidade 
que visa?!”

4. Diz Roklus: “Nunca foi essa nossa intenção, porquanto con-
sideramos somente a pobre Humanidade sofredora; desta forma, 
não vejo por que meu recurso na troca da moça falecida possa ser 
condenável! Não tenho ideia de como o mal se possa infiltrar em 
nosso Instituto, uma vez que visamos apenas o Bem!”

5. Diz Raphael: “Amigo, experimenta lançar o trigo selecionado 
num campo inteiramente limpo — e quando germinar, verás quan-
tidade de joio entre o mesmo! Se tu e teus colegas semeais apenas o 
joio na terra — como pretendeis colher o trigo?!

6. Em todos os tempos e em todos os países da Terra foi pregada 
a Verdade pura provinda de Deus, através dos profetas inspirados 
por Ele. Que aspecto tem hoje? Na maior parte se depara com leis 



Jacob Lorber

104

humanas, mentiras e extorsões incríveis! Vosso Instituto foi por vós 
fundado apenas em mentiras e pretendeis, desta forma, despertar a 
verdade nos corações humanos?

7. De que te adianta abrires um grande buraco em plena rua, 
sem teres intenção de provocar acidentes?! Se à noite as pessoas por 
aí passarem, acaso não cairão na cova, prejudicando-se? Assim como 
fazes, atrairás as criaturas ao abismo psíquico!

8. Se um doente, cuja moléstia desconheces, te procura, entre-
tanto lhe dás um remédio contraindicado, que lhe traz a morte — 
poderás ser considerado bom, conquanto tiveste a melhor intenção, 
como profissional?!

9. Os que abriram uma vala, sem no entanto protegê-la com 
uma ponte munida de gradil, ainda tinham em mente secar a rua; 
todavia, não foram tão precavidos em reconhecerem o perigo para 
as pessoas que por ali passassem.

10. O meio de secar o terreno foi, portanto, nocivo, não obs-
tante a boa intenção, pois se tivessem enchido o brejo com pedras 
e paus, ou então feito ponte sólida, o móvel de sua ação seria justo.

11. Desta forma, é vosso Instituto de milagres falsos um meio 
pernicioso para o bem da Humanidade, porque não calculastes os 
prejuízos que daí adviriam. Que te adiantaria a suposta ressurreição 
da filha de teu amigo caso ele viesse a saber que ela fora enterrada, 
enquanto acolhera uma estranha?! Pensas contentar-se ele com tal 
fato? Ou não te é possível imaginares que tal denúncia desclassifica-
ria vossa seita, ficando destituída de toda fé e confiança?”

51.	OS VERDADEIROS E OS FALSOS TAUMATURGOS

1. Diz Roklus: “Para nós, pensadores, existe naturalmente uma 
grande diferença, enquanto para o leigo tudo é bom! Uma vez que 
um verdadeiro taumaturgo age pelo poder do espírito, não nos de-
nunciando perante o povo, apontando nossa magia comum, a meu 
ver, ambas as categorias de benfeitores podem agir independente-
mente, caso o outro não for impulsionado pela inveja!”



O Grande Evangelho de João – Volume V

105

2. Diz Raphael: “Teu critério é bem interessante! Julgas que o 
verdadeiro benfeitor, movido pelo Poder Divino, também vise hon-
ras humanas e lucro monetário?! Acaso não haverá outra finalida-
de, mais elevada e sublime, do que a manutenção física e a hon-
ra pessoal?!

3. Ouve bem: Cada criatura possui uma alma imortal, onde 
se oculta o espírito eterno. A fim de que a alma, como elemento 
espiritual surgido da matéria, se una ao Espírito Divino, chamado 
‘Amor’, deve ela dirigir todas as suas ações de tal forma a se afastar 
da matéria e de suas exigências variadas, dedicar-se unicamente ao 
espírito que ela abriga dentro de si, e ao Espírito Puro do Amor 
Divino, porquanto Ele Mesmo é o Puro Amor em Sua Natureza 
Intrínseca.

4. Como poderia a criatura saber se sua alma se uniu ao espírito 
divino dentro dela? Mui facilmente: quando não mais sentires or-
gulho, ambição, vaidade, tendência para a luxúria e amor-próprio. 
Em compensação, teu íntimo é invadido pelo amor ao próximo e a 
Deus, constituindo imensa felicidade comovedora teres dividido to-
dos os teus bens entre irmãos necessitados, e sentires mágoa imensa 
não podendo auxiliar algum pobre. Ainda mais quando Deus for 
tudo para ti, e o mundo com seus tesouros nada representarem para 
teu coração — então tua alma, completamente unida à centelha 
divina, terá alcançado a vida eterna e perfeita, se tornando sábia e, 
quando preciso, poderá fazer milagres pela vontade!

5. A fim de levar as almas a esta finalidade, Deus proporciona 
o poder milagroso de modo preponderante a certas pessoas, que já 
alcançaram tal evolução, para que deem testemunho aos fracos e 
vacilantes na fé, ensinando-lhes a razão de sua vida e a maneira pela 
qual devem viver e agir.

6. Um verdadeiro taumaturgo nunca fará milagres para extasiar 
os tolos ou tirar proveito monetário, senão para demonstrar ao pró-
ximo o verdadeiro caminho da vida e proporcionar-lhe coragem e 
confiança para a luta contra as paixões mundanas, apontando ainda 
a verdadeira base, valor e destino da encarnação, conduzindo-o pela 



Jacob Lorber

106

via mais curta para o que Deus o convocou, isto é: a verdadeira e 
eterna vida e sua máxima bem-aventurança.

7. Indaga de ti e de teus colegas se praticastes vossos milagres 
com essa intenção! Sois prudentes e de modo algum maldosos; a 
conquista dos bens terrenos, porém, tornou-vos cegos na vossa es-
fera psíquica. O mundo e sua felicidade vos representam tudo. A 
fim de conquistá-los é preciso, antes de mais nada, angariar a maior 
estima por meios adequados e convincentes. A arma nem sempre 
dá bom resultado, enquanto algumas feitiçarias proporcionam vis-
lumbre divino, apropriado na conquista das criaturas. Basta que tais 
falsos milagres ainda prodigalizem benefícios materiais — embora 
aparentes — e a vitória estará ganha!

8. Vosso lema é: Como pessoas viajadas, fizemos a experiência 
não existir vida além da morte; por isto, convém viver-se da melhor 
maneira possível! Para consegui-lo, é preciso inventar-se algo que 
nos torne indispensáveis ao povo, através de meios aparentemente 
fáceis. Ele, então, fará por nós os trabalhos pesados, julgando ter 
prestado serviço a Deus — e nós passaremos bem. Em compen-
sação, nos exibimos como representantes perpétuos dos deuses na 
Terra, em virtude de nosso poder milagroso! Se conseguirmos nos 
manter durante cinquenta anos, sem traição de algum membro, to-
dos os reis e seus súditos rastejarão no pó diante de nós!

9. A fim de causarmos impressão, não devemos temer despesas 
no início; além disto, apresentar-nos como pessoas bondosas, cari-
dosas e compenetradas dos deuses! Os antigos fundadores de religi-
ões agiram com prudência ao prepararem o povo conforme o que-
riam; nós, essênios, ricos em experiências, formaremos uma religião, 
que finalmente será procurada por todos os povos, inclusive seus 
regentes! Conhecemos a fraqueza humana e sabemos como melho-
rar nossa Instituição excepcional, enriquecendo-a com tudo que seja 
necessário e tornando-a invulnerável para todos os inimigos!

10. Se, desta forma, os verdadeiros benfeitores, provindos de 
Deus, ainda a vós se unissem, vossa seita mistificadora realmente 
seria invencível, e seríeis donos de todos os tesouros do mundo. 



O Grande Evangelho de João – Volume V

107

Acontece, porém, serem eles o que foram e sempre serão: os maiores 
inimigos de toda falsidade e mentira, e nunca se juntarão a vós, e 
sim denunciar-vos-ão por toda parte, demonstrando aos povos toda 
organização falsária de vosso Instituto! Com isto, vossas esperanças 
promissoras em breve se extinguirão, perdendo seu suposto valor. 
Será que ainda afirmais coadunar-se vossa ação fraudulenta com 
a dos verdadeiros benfeitores de Deus?! Eu mesmo seria capaz de 
abalar vosso Instituto com uma única ação milagrosa, de sorte que 
ninguém mais vos pediria conselho! Acreditas-me?!”

52.	DÚVIDAS DE ROKLUS QUANTO AO PODER DE RAPHAEL

1. Roklus: “Pode ser, caso tuas ações sejam tão poderosas quan-
to tuas palavras; até hoje, porém, verifiquei sempre o contrário: 
Quem muito fala, pouco faz. Confesso, portanto, não me atemori-
zares com teu poder ostentado! Aliás, podes procurar os pais daquela 
moça e relatar-lhes não ser ela a genuína e verás se te dão crédito! 
Serás convidado a te retirar, mas nunca hás de convencê-los, mesmo 
apresentando-lhes uma cópia ainda mais semelhante. A ressurreição 
da verdadeira, por certo, não te será possível; pois ignoras onde foi 
enterrada e, além disto, os vermes já terão destruído o cadáver.

2. Isto seria, a meu ver, o único meio de deixar os pais perplexos 
por algum tempo; na melhor das hipóteses, adotarão a ressuscitada 
como filha de criação, em virtude da grande semelhança. Deixemos, 
porém, esta troca de palavras e dirijamo-nos a outro assunto!

3. Fazes parte desta assembleia? Qual a finalidade de vossa pre-
sença aqui? Acaso o Prefeito dá audiências populares, como já tem 
acontecido, ou trata-se duma espécie de julgamento? Pois vejo re-
presentantes de todos os cantos da Terra, inclusive persas, armênios, 
tauros, gregos, romanos e egípcios! Não teria feito tal pergunta, por 
modéstia e respeito diante do idoso Cirenius; mas, como estamos 
palestrando cerca de duas horas, peço-te me esclareceres quanto à 
origem da casa, do jardim etc. Não esqueci o que me disseste a respei-
to; todavia, não é possível conseguir-se isto tudo pelo poder divino 



Jacob Lorber

108

dentro da criatura. Esta força bem pode apontar os meios adequados 
para a realização, entretanto devem existir alhures e não surgiram da 
própria brisa. Vem, meu amigo, relata-me algo a respeito!”

4. Diz Raphael: “Um pouco de paciência, pois ainda não ter-
minamos nossa discussão, e seria prematuro dizer-te o motivo que 
justifique tantas raças aqui presentes. Mais tarde serás informado de 
tudo; por enquanto, temos de resolver se sou ou não capaz de aba-
lar vosso Instituto, sem ajeitar uma segunda cópia da pseudofilha! 
Poderia dar-te uma prova, neste momento, que faria teus cabelos 
ficarem em pé! Que dirias?”

53.	ROKLUS JUSTIFICA A FUNDAÇÃO DA ORDEM ESSÊNIA

1. Diz Roklus, um tanto perplexo: “Sempre vivi dentro da lei e 
ignoro o que poderia me fazer arrepiar! Já que nossa Seita é um hor-
ror aos olhos de Deus — cuja existência não mais posso negar de-
pois que falaste comigo — deveria Ele possuir meios de evitar a cria-
ção de tais instituições. Nós e nossos predecessores jamais sentimos 
empecilhos na fundação, e o próprio Estado, a quem fora submetido 
o plano, concordou e até prometeu sigilo e proteção contra qualquer 
perigo externo. Não houve, portanto, impedimento espiritual ou 
por parte do Governo em nossa organização; assim sendo, também 
não havia possibilidade de contrariarmos a vontade alheia; posso até 
mesmo enfrentar Deus de consciência tranquila e, realmente, não 
sei por que forma me deixarás de cabelos eriçados!

2. A julgar por tuas palavras, te assiste excepcional poder; talvez 
és o criador desse milagre e consegues ressuscitar alguém pela vonta-
de e pela palavra, de acordo com o boato que corre nesta cidade re-
ferente a um tal Nazareno, capaz de fazer coisas excepcionais, o que 
não ponho em dúvida. Dentro das criaturas habitam espíritos de 
grandeza diversa e facilmente pode alguém inventar algo, talvez por 
casualidade, que milhões não suspeitem. Eis por que nosso Instituto 
é tão louvável, porquanto procura pessoas assim dotadas, a fim de 
beneficiar a Humanidade por tais invenções.



O Grande Evangelho de João – Volume V

109

3. Os essênios nunca perseguirão ou impedirão as ações de 
criaturas extraordinárias; pelo contrário, procuramos incentivá-las e 
conquistá-las para nossa Ordem, o que já conseguimos várias vezes. 
E toda a Congregação garante o futuro de tal homem. Eis nosso 
modo de pensar e agir, sem que visemos recompensa aqui ou no 
Além! Qual seria, pois, o juiz que teríamos de enfrentar?

4. Acaso és tu mesmo o mencionado Nazareno? Tanto melhor, 
pois teremos travado conhecimento com pessoa tão falada! Mas pa-
reces mui jovem, porquanto deve ele contar seus trinta anos, pela 
descrição feita! Não importa se não fores célebre taumaturgo; tam-
bém és dono de espírito ativo e aplicado e viajaste por muitos países, 
onde angariaste experiências diversas. Assim, podes ter chegado à 
capacidade cujo vulto desconheço. Em absoluto te invejo, tampou-
co nego poderem existir verdadeiros milagres ao lado dos nossos, 
fictícios; pois é preciso que os falsos sejam precedidos pelos reais, 
do contrário não poderiam ser inventados. Contesto somente qui-
séssemos por eles alcançar alguma ação maldosa. Ignorávamos que, 
por tais milagres falsos, é aniquilada totalmente a esfera psicomoral 
da criatura, o que constitui grande dano; éramos, no entanto, todos 
ateístas e apenas podíamos visar a felicidade terrena, porquanto não 
acreditávamos na vida de além-túmulo. Expus de modo dilatado os 
motivos que nos incentivaram à incredulidade dum Ser Supremo, e 
julgo estar livre diante de ti, como se foras Deus Mesmo.

5. Não oculto qualquer ponto negativo em minha consciência; 
não temo a morte, muito embora não seja amigo de dores e sofri-
mentos. Repito, pois, não saber a maneira pela qual pretendas as-
sustar-me! Prefiro sermos amigos e auxiliarmo-nos em tudo que seja 
bom e verdadeiro, sem com isto conseguirmos modificar o mundo 
em geral! De mais a mais, tenho vontade de afastar-me com meus 
colegas, pois acabo de observar alguns fariseus, cujo contato sempre 
procuro evitar, por serem contra qualquer progresso! Abstém-te de 
futuras explicações; já sei como agir para alcançar a Vida Eterna de 
Deus. Por ora, é só o que me interessa, e desisto até da explicação 
referente ao milagre, muito embora me preocupasse fundamental-



Jacob Lorber

110

mente. Mas, todos esses fariseus, inclusive o reitor de Cesareia Phi-
lippi... — não, meu amigo, prefiro afastar-me!”

6. Diz Raphael: “Não te preocupes; são tão pouco fariseus 
quanto tu! Todos que aqui se acham são inofensivos, com exceção 
de um, tolerado em virtude das Escrituras. Mencionaste há pouco 
certos boatos do célebre Nazareno; conta-me o que sabes, e eu dei-
xarei de te fazer arrepiar! Está bem?”

54.	ROKLUS FALA DE JESUS

1. Após curta pausa, Roklus diz a Raphael: “Caríssimo e jo-
vem amigo, com prazer relatarei o que ouvi de alguns comerciantes 
de Nazareth e Capernaum, nos quais acredito fielmente, por serem 
pessoas sérias. Na cidade de Nazareth, situada no Norte do Jordão, 
vivia um carpinteiro cuja segunda mulher lhe dera um filho, a quem 
chamou ‘Jesus’. Exerceu o mesmo ofício de seu pai, era calado e cal-
mo; nunca discutia, nem era amigo de Vênus ou Bachus.

2. Suas tendências predominantes eram: simplicidade única, 
humildade e benevolência para com os pobres. Embora perito como 
carpinteiro, só aceitava pagamento reduzido, que sempre entregava 
aos pais. No dia em que fez trinta anos, largou as ferramentas para 
nunca mais trabalhar. Inquirido pelo irmãos e a mãe, respondeu de 
modo místico: Chegou a hora em que devo cumprir a Vontade de 
Meu Pai Celeste, motivo por que vim ao mundo!

3. Em seguida deixou a casa paterna, dirigindo-se ao pequeno 
deserto não longe do local onde o Jordão sai do Mar Galileu, anga-
riou adeptos e ensinou o amor a Deus e ao próximo; advertiu-os do 
antigo fermento dos fariseus — o que muito apreciei, embora não 
tivesse a felicidade de conhecê-lo pessoalmente; pois um adversário 
dos fariseus é nosso amigo, e pode contar com nosso auxílio.

4. Une ele a ensinamentos tão elevados, uma vontade podero-
sa e opera milagres inéditos. Consta ressuscitar qualquer indivíduo, 
sem recursos materiais, e apenas pela vontade expressa; não obstante 
soar isto incrível e fantástico, é a pura verdade!



O Grande Evangelho de João – Volume V

111

5. Seus numerosos adeptos, que sempre o acompanham, to-
mam-no por Deus, porquanto Este não poderia realizar coisas mais 
grandiosas, com todos os Seus predicados. Deixemos, porém, isto; 
pois um deus, conforme o projetamos de modos diversos, não deixa 
de ser o produto da fantasia humana, que nada de real apresenta.

6. Sendo essa a realidade, não vejo por que não tomá-lo por um 
deus, pois penso o seguinte: é o Nazareno, através de suas faculdades 
pessoais, o único capacitado nesta Terra, tendo encontrado o centro 
de sua vida emotiva pela dedicação ao próximo, cujo foco tão cari-
nhosamente cuidou, alimentou e desenvolveu. Por essa verdadeira 
vida, que o penetra completamente, une-se ele ao poder comum 
da Natureza, dirigindo deste modo não só seu próprio organismo, 
como também toda vida orgânica, porquanto reúne em si, pelo seu 
modo de viver, os fios psíquicos de todos os seres, podendo com eles 
agir à vontade.

7. Anteriormente, quando ainda ateísta, havia eu feito a obser-
vação da maneira pela qual o homem pode conseguir a vida eterna 
e a realização divina, pela descoberta do princípio da vida dentro de 
si; alguns já o alcançaram em tempos remotos, e outros assim farão 
no futuro. E eis que aparece tal homem em Nazareth, que absoluta-
mente é um conto fantástico e justifica minha afirmação! Pensei nele 
quando me externei daquela forma e tudo daria para encontrá-lo! 
Tornar-me-ia um seu discípulo; considerá-lo-ia sem vacilar um deus 
verdadeiro, amando-o e adorando-o de toda alma, mesmo se tu me 
apresentasses mil Jehovahs e Zeus!

8. Digo mais: Todas as divindades egípcias, gregas, romanas e 
hindus nada são perto do Nazareno, único, que os essênios de modo 
algum temem, pois vários são seus discípulos, dando-nos notícias a 
seu respeito! Se ele aqui se encontrasse, nem mais perguntaria pelo 
autor do milagre, porquanto só poderia ser ele!

9. Um deus verdadeiro pode até criar um mundo, porque man-
tém todas as forças da Natureza em suas mãos; basta algo querer, 
para fazê-lo surgir dentro de sua inteligência mais elevada. Archi-
medes, o grande sábio e entendido nas forças naturais, afirmou: 



Jacob Lorber

112

Dai-me um ponto fixo fora da Terra, que eu a desconjuntarei! Tal 
expressão foi um tanto atrevida, porquanto seus gonzos não tinham 
força tamanha.

10. O Nazareno não necessita de ferramentas, basta um pensa-
mento — e todo o orbe se dissolverá em átomos! De certo modo faz 
ele parte de nosso Instituto, isto é, da Congregação do verdadeiro 
e desinteressado amor ao próximo; por isso, não precisamos temer 
outra personalidade maior, porquanto ninguém teria coragem para 
desafiá-lo.

11. Talvez tenhas vontade para tanto, pois pretendias fazer-me 
arrepiar os cabelos?! Levarás vantagem se fores mais modesto, caso o 
encontrares; mas, talvez já o conheças!”

12. Diz Raphael: “Ora, essa é boa! Pois de há muito me acho a 
Seu serviço!”

55.	O MILAGRE DE RAPHAEL EXIGIDO POR ROKLUS

1. Diz Roklus, rindo: “Seu paspalhão! Se até hoje nunca men-
tiste, acabas de fazê-lo! Pedes que te faça um relato do Nazareno — e 
declaras servi-lo de há muito! Agora te convido a provares isto, senão 
eu te farei arrepiar, ouviste?”

2. Diz Raphael: “Não consegues me atemorizar e farei o que 
quiseres, visto tratar-se de algo razoável e possível; para tolices e 
loucuras não tenho poder. Externa-me o problema, que de pronto 
executarei!”

3. Lançando um olhar duvidoso para Raphael, Roklus diz: 
“Pois bem, meu jovem! Eis aqui uma pedra de granito de cinco li-
bras. Transforma-a em ouro de igual peso!”

4. Diz Raphael: “Tolo, em ouro será três vezes mais pesada, por-
tanto têm de ser mudadas forma e tamanho!”

5. Responde Roklus: “Nesse caso, transforma o peso em bene-
fício do milagre!”

6. Replica Raphael: “Então segura-a bem, a fim de que não 
te caia das mãos com o peso triplicado; sentirias o súbito aumen-



O Grande Evangelho de João – Volume V

113

to, como se o dobro caísse do ar em tuas mãos, e poderias levar 
uma queda!”

7. Protesta Roklus: “Tal acidente não me atingirá!” Afirma ele 
isto apenas levado por certa dúvida desta prova. Nesse momento, 
Raphael transforma a pedra em ouro e Roklus cai por terra com tal 
violência, que mal consegue erguer-se. Quando de pé, começa a se 
queixar da diabrura do anjo, dizendo: “Ouve, dez de tais pedras não 
merecem tal queda dolorosa! Não me poderias ter avisado o mo-
mento preciso da transformação? Sinto tanta dor como se tivesse ca-
ído duma árvore! Cura-me, para maior prova, desta dor de cabeça!”

8. Raphael dirige o sopro por cima de Roklus, que prontamente 
se restabelece, enquanto o anjo lhe manda verificar se a pedra era de 
ouro maciço. Chamando por seus onze companheiros, Roklus os 
convida para analisá-la.

56.	OS ESSÊNIOS CONJECTURAM A RESPEITO DE RAPHAEL

1. Dizem os outros: “Isto é ouro puro e o bloco deve ter valor ele-
vadíssimo! E este jovem, de feições tão lindas, o realizou apenas pela 
vontade? Jamais seria isto possível a um mago! Trata-se dum verdadei-
ro milagre, somente realizável por Deus; portanto, merece ele ser ado-
rado, e devemos ofertar-lhe tudo que temos para que não se afaste!”

2. Declara Roklus: “Afirma ele ser apenas discípulo e servo do 
Nazareno, cuja pessoa se torna cada vez mais célebre e faz ressal-
tar sua divindade! Assim sendo, cabe-nos somente encontrá-lo, que 
teremos tudo!” Em seguida, ele se dirige novamente a Raphael e 
diz: “Ouve, meu caro! Nossa contenda terminou; eu e meus com-
panheiros te pedimos, portanto, que nos informes onde podemos 
encontrar o Nazareno!”

3. Diz Raphael: “Agora já posso adiantar-te encontrar-se Ele 
aqui, e ser-te-á fácil achá-Lo entre as centenas de hóspedes, em vir-
tude de tua perspicácia! Se não fosses tão inteligente, já teria te de-
monstrado Sua Pessoa; assim, vejo-me impedido por Ele; vai, por-
tanto, à Sua procura!”



Jacob Lorber

114

4. Responde Roklus: “Continuas a desafiar-me; mas, não im-
porta. Meu intelecto não é de todo depreciado; e o que ele não 
achar, ficará por conta do coração. Por isso, não te preocupes, jovem 
amigo: em breve acharei o que desejo!”

57.	ROKLUS FALA SOBRE A IMPORTÂNCIA DUM 
INTELECTO DESENVOLVIDO

1. Nisto, Raphael recomenda a Roklus guardar o bloco de ouro, 
pois deve considerá-lo como presente do anjo. O grego se irrita, 
dizendo: “Amigo, achando-me à procura da maior dádiva concedida 
ao homem, nem de longe cogito tocar este montão de matéria in-
fecta, e podes transformá-lo no que foi! Julgas-me ávido pelo ouro, 
porque sou grego e essênio?! Enganas-te redondamente; primeiro, 
por contar com herança cem vezes maior do que o valor deste bloco; 
segundo, meu coração jamais se prendeu à matéria, pois se assim 
fizesse, nunca teria chegado a tal sagacidade de intelecto. Bem sei 
não ser ele suficiente na pesquisa das coisas elevadas; todavia, a com-
pleta carência dificultará ao homem alcançar as verdades profundas 
da vida! Um intelecto bem formado é, a meu ver, caminho andado 
para a plenitude da Verdade Divina; portanto, de considerável valor, 
e não é justo tu desprezares a minha sagacidade!

2. Na cidade em ruínas vagueiam muitas pessoas de cujo inte-
lecto não terias queixa; por que não vêm até aqui, procurar a verdade 
profunda da vida? Certamente também descobriram o milagre, sem 
contudo se impressionarem! Qual seria o assunto que despertasse o 
interesse dum ignorante? Nenhum, com exceção dum bom repasto; 
uma vez satisfeita sua fome, podes até operar milagres, que não o 
impressionarão. Isto só se dá com pessoa inteligente, não descansan-
do até ter compreendido sua causa.

3. Se a situação é realmente esta, não compreendo por que des-
prezas meu intelecto, com observações dúbias! Neste ponto estás 
errado, com todo teu poder milagroso!



O Grande Evangelho de João – Volume V

115

4. À procura de Deus tenho, antes de mais nada, de pensar e 
depois sentir! O que poderia despertar um sentimento elevado, caso 
sou ignorante completo? Mandaste que eu procurasse o Nazareno 
através de minha sagacidade intelectual; eu assim agirei para provar-
-te ter ele, também, sua utilidade. Em suma, agradeço-te o ensina-
mento do Deus Verdadeiro, conferindo-me um tesouro que montes 
de ouro não poderão pagar — no entanto, não me agrada tua crítica 
ao intelecto. Até mesmo Deus só poderia confirmar ser o intelecto, 
no conhecimento individual e divino, tão indispensável quanto os 
olhos para a visão. Sei perfeitamente existir muita coisa determinada 
pela Sabedoria Divina que o intelecto mais culto não consegue abar-
car; sem ele, porém, o homem nada compreenderá!

5. Afirma-se ser a fé a visão da criatura; mas que valor terá ela 
sem o intelecto? Idêntica à das crianças que pretendem alcançar a 
Lua, julgando que seja um pão-de-ló! Que benefício teríamos nós e 
Deus com tal fé? Não é preferível, e mais digno do espírito humano 
e do Espírito de Deus, meditar-se até se compreender o que em 
verdade seja a Lua?

6. Defendo o seguinte princípio: Analisar tudo e conservar o 
bem e a verdade até que se receba esclarecimento melhor. Numa 
noite trevosa, um simples vagalume é de grande utilidade; do mes-
mo modo é a Luz da alma — chamada intelecto — melhor que a 
superstição, isenta de qualquer base verdadeira!

7. No caso em que eu deva acreditar num fato verídico sem me 
poder certificar de sua genuinidade, porquanto me faltam intelec-
to e experiências — não seria tal crença mera superstição?! De que 
me adianta uma verdade caso não a entenda nem possa convencer-
-me de sua fonte? Se, portanto, o homem acredita em algo, deve ao 
menos assimilá-lo pela razão; do contrário, mentira e verdade serão 
idênticas!

8. Se tu afirmares existir atrás dos montes uma cidade constru-
ída de pedras preciosas, e seus moradores serem gigantes, acreditar-
-te-ei, caso seja tão ignorante quão tolo.



Jacob Lorber

116

9. Se algum outro vier, alegando ser tudo aquilo mentira, eu, 
como ignorante, serei a favor do primeiro, muito embora tenha pro-
ferido mentira! Poderia Deus não ligar a tal conduta?!

10. O Nazareno sendo um deus pleno da máxima sabedoria — 
o que não mais duvido, porquanto o aceitei pelo intelecto — agi-
ria ele tolamente caso ensinasse às criaturas mentira e mistificação, 
exigindo aceitarem a Luz da Verdade e o Bem sem análise intelec-
tual! Vês, portanto, não te ser possível contestar-me, mesmo por 
milhões de milagres; queira, pois, desistir da crítica ao meu intelecto 
e demonstra-me onde se acha o divino Nazareno, para que o pos-
sa adorar!”

58.	A INFLUÊNCIA DO AMOR SOBRE O RACIOCÍNIO

1. Diz Raphael: “Exaltas-te sobre algo que pretendes incutir-
-me; como podes julgar ser eu adversário do raciocínio equilibrado?! 
Se te aconselhei deveres procurar o Nazareno pelo teu intelecto agu-
çado, queria apenas apontar ser ele — ainda mesmo o mais lúcido 
— insuficiente, porquanto compete à alma, isto é, ao amor, ini-
ciar a procura e o conhecimento Daquele que é o mais Puro Amor 
em Pessoa!

2. Nem a Personalidade do Nazareno, ainda mesmo tu queren-
do elevá-Lo a um Deus, em virtude de teu entusiasmo de mago, tem 
a menor importância, e sim a voz de teu coração!

3. Se possuísses o justo grau afetivo já O terias encontrado 
sem perguntar-me, pois o amor facilmente descobre o amor. Den-
tro de ti ainda predomina o intelecto frio, embora equilibrado, 
razão por que ainda procuras Aquele, tão junto de ti! Julgas ser 
eu a favor da superstição tão cultivada por vós, essênios? Enga-
nas-te! Se falo da insuficiência do raciocínio externo, é porque 
lhe deve ser acrescido — mesmo em sua esfera mais pura — um 
conhecimento elevado e espiritual, a fim de se poder assimilar o 
mais sublime. Se foi esta minha intenção, como podes alegar ser 
eu oponente do intelecto, e considerar apenas os ignorantes como 



O Grande Evangelho de João – Volume V

117

aptos a um conhecimento superior?! Não te apercebes a que erro 
tua pura razão te levou?!

4. Vê inventarem os homens para todas as situações importan-
tes leis justas que foram sancionadas; entre elas algumas rigorosas, 
como, por exemplo, as leis criminais. Suponhamos que um indiví-
duo qualquer infringiu a lei, em parte por desconhecê-la, e o braço 
da Justiça prontamente o levou diante do Juiz; se este julgá-lo apenas 
pela pura razão, condená-lo-á à morte pelo Código Criminal. Se, 
porém, o Juiz também possuir um coração cheio de amor, ele fará 
a seguinte objeção ao intelecto: A Lei criada, talvez por tendência 
tirânica, não pode ser aplicada neste caso, porquanto deve ser consi-
derada a evidente ignorância do infrator.

5. Pois se alguém se atira sobre um outro a fim de matá-lo ou, 
no mínimo, feri-lo brutalmente, merece ser castigado pela evidente 
maldade! A queda, no entanto, se dando por descuido, e mesmo 
assim provocando a morte dum transeunte, o causador é inocente, e 
cabe ao juiz discernir o móvel pelo qual alguém se torna criminoso!

6. Um estrangeiro, desconhecendo nosso idioma e as leis vigen-
tes, pode facilmente infringi-las, e compete a nós orientá-lo através 
dum intérprete. Só depois de as ter transgredido será sujeito à puni-
ção; não é justo alegar-se estar alguém sujeito à punição apenas por 
desconhecimento das Leis do país, pois não é possível respeitar-se 
aquilo que se desconhece. Qual dos dois juízes terá, a teu ver, agido 
com justiça: o primeiro, agindo pela letra e com o raciocínio frio; ou 
o segundo, que no coração apiedou-se do infrator, demonstrando as 
deficiências da lei?”

7. Diz Roklus: “Evidentemente o segundo!” Acrescenta Rapha-
el: “Bem! Qual foi o móvel que elevou sua compreensão e intelecto?” 
Responde Roklus: “O amor, que despertou a misericórdia para com 
o outro! Não quis condená-lo e assim, analisando melhor, chegou a 
certas conclusões favoráveis ao criminoso!”

8. Diz Raphael: “Muito bem! Deduzimos, portanto, que um 
intelecto desenvolvido por conhecimento e experiência em todas as 
circunstâncias só recebe a justa sagacidade quando aquecido pelo 



Jacob Lorber

118

amor, cuja chama o iluminará mais e mais! Ainda me consideras 
adversário do raciocínio, apenas por ter despertado tua atenção à 
carência de certa agudez de teu intelecto? Compete-te aumentá-la 
pelo justo amor Àquele que procuras só agora, pois nunca o fizeste, 
conforme afirmas!”

59.	RAPHAEL REVELA OS PENSAMENTOS DE ROKLUS 
QUANTO AO SENHOR

1. (Raphael): “Ouviste realmente certas coisas do célebre Naza-
reno, que julgavas incríveis, e tinhas vontade de encontrá-Lo, caso 
isto fosse fácil. Nunca, porém, foste à Sua procura, pois pretendias 
ouvir notícias pelos confrades, que por vós foram enviados. Estes, 
todavia, tornaram-se Seus adeptos, sem mais se comunicarem con-
vosco, o que vos atemorizou e aumentou a curiosidade de conhecer-
des pessoalmente o Nazareno.

2. Tal inclinação ainda não é amor, e podes confessar se não é 
comparável àquilo que leva o vencido a entregar-se ao vencedor, por 
mera fraqueza e com atitude amável, a fim de que o outro não venha 
a desafiá-lo novamente! No fundo, temes o Nazareno e simulas o 
desejo dum contato com Ele, enquanto dizes no teu íntimo: Que 
calamidade! Precisamente agora, que nosso Instituto se acha bem 
equipado, aparece este homem! Opera milagres que em breve trairão 
e reduzirão nossos feitos! Convém, no entanto, manter as aparências 
e evitar que se torne nosso inimigo invencível. Nem de longe po-
deremos manifestar malquerença, e sim tratá-lo com amabilidade, 
para que nos deixe em paz!

3. Eis tuas conjecturas, que não poderás contrapor, a não ser que 
pretendas declará-las puras invencionices; em tal caso, me obrigarias a 
apresentar-te certos documentos por ti escritos e de conteúdo obsce-
no, que provocaria escândalo neste meio e poderia eriçar teus cabelos 
bastante grisalhos! Acaso não tinha eu razão quando te disse que po-
dias procurar o Nazareno pelo intelecto aguçado, para veres o êxito?”



O Grande Evangelho de João – Volume V

119

4. Diz Roklus, perplexo: “Caro amigo, já te sendo possível ana-
lisares os meus sentimentos mais íntimos, inútil prosseguirmos nos-
sa controvérsia, e sou obrigado a me ajoelhar a teus pés, pedindo que 
me perdoes tudo que proferi!”

5. Diz Raphael: “Era preciso que assim falasses, para poderes ser 
encaminhado ao Nazareno! Segue-me, pois!”

6. Excessivamente encabulado, Roklus diz: “Tal seria muito 
bom e sublime, pois contém — como direi — uma dignidade e 
honra elevadíssimas a pessoa ser apresentada ao homem mais pode-
roso de toda a Terra! Se, além disto, ele ainda possuir a capacidade 
de penetração psíquica pela qual poderia relatar, por exemplo, toda 
minha vida passada, tal conhecimento deixa de ser agradável! Prefi-
ro fugir, a continuar aqui! Além disto, a noite está se aproximando 
e temos ainda vários assuntos a liquidar em casa — por isto, me 
perdoarás rejeitar eu teu convite. Se, contudo, prevês um benefício 
para nós, claro é que não nos oporemos; falando com sinceridade, 
acho desagradável enfrentar uma potência tão elevada, pois destaca 
minha nulidade de modo doloroso!”

7. Diz Raphael: “Se não O conhecerdes, tereis perdido a Vida 
Eterna de vossa alma! Aliás, tu mesmo afirmaste: bastaria receberes o 
Nazareno, para tudo possuíres! Tens agora esta oportunidade — mas 
só até a aurora, quando Se despedirá irrevogavelmente! Só Ele sabe 
para onde vai; por isto, não percas tempo!”

8. Diz Roklus: “Pois bem, leva-me até lá, porquanto não nos 
custará a vida!”

9. Diz Raphael: “Dar-vos-á a Vida verdadeira, sem vos afetar a 
atual, fictícia! Vem, pois!”

60.	A NATUREZA DO AMOR

1. Eis que Roklus resolve deixar-se levar por Raphael para junto 
de Mim. Como Eu esteja ainda à mesa, falando com Cirenius sobre 
medidas de Governo, Roklus para a uns dez passos e diz: “Pretendes 



Jacob Lorber

120

conduzir-me ao Prefeito, com quem já terminei o assunto?! Por cer-
to não será ele o Nazareno?!”

2. Diz Raphael: “Claro que não; mas seu vizinho à direita e de 
aspecto simples! Achega-te a Ele!”

3. Aduz o grego: “Como não — mas que direi e como o 
tratarei?”

4. Admira-se Raphael: “Não vejo dificuldade, provido que és de 
tão vasta cultura! Vai e dize: Senhor e Mestre, eis aqui um faminto e 
sedento, sacia sua alma! — e receberás resposta apropriada!”

5. Roklus assim faz com forte receio, enquanto Eu Me viro com 
olhar amável, dizendo: “Amigo, o trajeto de Tyro a Sidon, de lá até 
Cesareia Philippi e até aqui, é evidentemente mais curto do que 
daqui à Índia, onde os sihinitas edificaram uma poderosa muralha 
acima dos montes mais elevados! Lá procuraste a Verdade; mas, se a 
tivesses encontrado, não teria sido possível reconhecê-la! E mesmo 
assim fazendo, ela não seria do teu agrado; pois quando a Verdade 
não se une ao amor, assemelha-se à luz nórdica: se bem que ilumine 
a Terra, não a frutifica, permanecendo tudo inerte por falta de calor!

6. Um juiz também procura a verdade; o criminoso é forçado, 
por todos os meios, à confissão e as testemunhas fazem juramento 
rigoroso. Finalmente, estabelece-se a verdade; mas, em benefício de 
quem? Como se trata duma verdade sem amor — uma luz isenta 
de calor — sua finalidade visa a morte! O mesmo também fizeste: 
encontraste tal verdade — mas não para tua vivificação, senão para 
a morte do espírito, ou seja: o amor no teu coração!

7. O espírito oprimido pela massa da verdade inerte e material 
te fez perder toda e qualquer noção da Existência de Deus, porquan-
to Deus, em sua Natureza, é puro Amor, só podendo ser compreen-
dido pelo próprio amor!

8. Pressentias vagamente ser o amor o elemento básico de todos 
os seres e coisas; no seu todo, porém, não o conhecias, porquanto 
teu sentimento e os sentidos psíquicos nunca por ele foram tocados.

9. Teu conhecimento quanto ao amor era idêntico ao que 
tinhas das estrelas: se bem que brilham, não produzem calor 



O Grande Evangelho de João – Volume V

121

e te é impossível saber, pelo intelecto, se sua luz talvez prove-
nha do fogo.

10. Quanto ao Sol, não alimentas dúvidas, porque sentes seu 
calor, presumindo ser ele um fogo incalculavelmente poderoso, pois, 
desconhecendo tamanho e distância, pode aquecer a Terra.

11. Da Lua afirmas o contrário, porque não transmite quentura 
alguma; dos astros, não tens opinião formada, em virtude de teres 
apenas noção de sua luz fraca e nunca foste convidado a refletir so-
bre a causa da mesma, e se se trata de corpos cósmicos ou apenas de 
pontos luminosos, sem calor e peso.

12. A fim de se conseguir uma noção de qualquer objeto, preci-
so é meditar a respeito, e mesmo isto só é possível quando se lhe dá 
valor — que sempre depende do amor que se dedica.”

61.	O PODER DO CONHECIMENTO PROVINDO DO AMOR. 
DEFICIÊNCIA DE RACIOCÍNIO E INTELECTO

1. (O Senhor): “O amor é a consequência do impulso da vida 
interior, desperta por fator qualquer. A vida intrínseca é amor, um 
fogo cheio de vibração. Quando este fogo for alimentado pela in-
fluência de algo que também impulsiona — qual fogo material pelo 
acréscimo de lenha — começa a projetar mais vibração e estímulo 
pelo objetivo. As chamas se tornam mais densas, sua luz mais forte, 
e a alma recebe vasto esclarecimento sobre assunto desconhecido. 
Desta forma, aumenta a afeição para o assunto, e a criatura não 
desistirá até que conheça a fundo o seu real valor. Isto só é possível 
quando o amor se torna mais intenso.

2. Se a alma não é estimulada por alguma coisa, permanece fria 
e não se preocupa por assunto, por mais interessante que seja — as-
sim como a chama não atinge a lenha distante.

3. É, pois, preciso que o homem seja incentivado por algo, a fim 
de formular pensamentos mais vivos. Pela verdade fria, idêntica ao 
brilho dos astros longínquos, nunca será possível avivar-se a alma, 
porquanto seu calor interno não recebe acréscimo, senão diminuição.



Jacob Lorber

122

4. Até hoje procuraste tudo pelo raciocínio frio, e o móvel foi 
teu intelecto frio, da mesma forma que nada aceitava que não fosse 
assimilável pelos sentidos.

5. Procuraste Deus de cartilha na mão, e te empenhaste por en-
contrar a letra A sem, ao menos, achar as linhas básicas. Nas gélidas 
regiões do Norte foste à procura de plantas, sem algo encontrares, 
não obstante a claridade da neve te cegasse. Refiro-me ao teu inte-
lecto e raciocínio de julgamento frios, incapazes duma percepção 
espiritual, pois sendo de fundo material, não podem ser estimulados 
pelo espírito.

6. Deparaste vários fenômenos, como por exemplo a repetição 
de formas em a Natureza criadora, projetando a consolidação per-
manente duma potência consciente e de inteligência elevada, que 
podendo em tudo penetrar, faz surgir formas similares das forças 
primitivas. Consideravas Terra, Lua, Sol e estrelas como templos ha-
bitados por magos invisíveis. A própria Índia proporcionou-te apa-
rente confirmação, dando motivo para te tornares inventor duma 
câmara mágica em Esseia.

7. Como agias apenas pelo intelecto frio e nunca deixaste des-
pertar tua alma, não encontraste a base da vida, muito embora dela 
te tivesses aproximado consideravelmente — enterrando-te na ma-
téria fria e morta, onde procuravas tua salvação e a da Humanidade!

8. Teu plano progrediu por certo tempo; pois foste e ainda és 
chefe daquele Instituto, apropriado para afundar os leigos na supers-
tição trevosa, e os cultos, no pior materialismo. Já destruíste vários 
templos pagãos, sem no entanto repor coisa melhor. Dentro de ti 
estava a morte, e a aceitavas como hóspede agradável, pois o não ser 
era por ti considerado acima de qualquer grandeza vital.

9. Por que se deu tudo isto contigo? Porque nunca fizeste surgir 
a centelha do amor em teu coração! Não incendiaste teu fogo de 
vida, nem sequer para uma chama medíocre! Se já nem ativaste as 
bases externas de teu coração, como poderias estimular as internas 
e muito menos as intrínsecas do sentimento espiritual, onde todo o 
coração começa a pulsar na chama da Vida Verdadeira, iluminan-



O Grande Evangelho de João – Volume V

123

do tua consciência num conhecimento claro de ti mesmo e daí — 
de Deus?!”

62.	O AMOR E SUA LUZ DE CONHECIMENTO

1. (O Senhor): “Certamente já deduziste não ser possível ao 
homem assimilar qualquer noção espiritual através da pura razão 
e do intelecto mais apurado. Não pode compreender a vida e sua 
finalidade principal, pois a razão e o intelecto se baseiam no cérebro 
e no sangue, que o mantém numa certa tensão ativa, facultando ao 
cérebro assimilar impressões e quadros do mundo natural, compará-
-los pela forma e efeito e, finalmente, formar uma série de deduções.

2. Tudo isto são reflexos da matéria, onde os sentidos cerebrais 
jamais encontrarão algo espiritual. Como a vida só pode ser de 
origem espiritual, compreende-se ser apenas assimilada pelo espí-
rito. Devem, pois, existir no homem ainda outros sentidos, pelos 
quais consegue sentir, vislumbrar e compreender gradativamente o 
elemento espiritual da vida em todas as suas profundezas, ligações 
e relações.

3. Quais são esses sentidos internos? Ouve: na realidade só exis-
te um único, chamado ‘amor’, que habita no coração. Deve ele, an-
tes de mais nada, ser fortificado, desenvolvido e purificado, e tudo 
que a criatura faz, deseja, pensa e julga deve ser iluminado pela 
chama quente da vida, provinda do fogo do puro amor, a fim de 
que despertem todos os espíritos na aurora do Dia da Vida, dentro 
do coração.

4. Quando todos os espíritos despertarem em pensamentos, pa-
lavras, ações e obras, de pronto começam a se manifestar, e a criatura 
plena da luz interior facilmente os percebe, porquanto desde o início 
se apresentam por formas diversas. Tais formas não são ocasionais e 
ocas, pois correspondem a qualquer atividade espiritual e visível, da 
esfera da Ordem Divina.

5. Tudo isto não é facultado ao homem pelo intelecto ou racio-
cínio fúteis, senão somente pela visão flamejante da vida espiritual, 



Jacob Lorber

124

ou seja: seu amor. Por isto, podes aceitar como norma inabalável não 
poder o intelecto externo assimilar e perceber o que se acha dentro 
da criatura, pois isto cabe apenas ao seu espírito. Assim sendo, nin-
guém consegue conhecer a Deus, a não ser o Espírito Divino des-
perto e plenamente ativo no coração, que, idêntico a Deus Mesmo, 
é o puro amor e um eterno Dia de Graça.

6. Esta parte mais nobre em teu coração nunca foi por ti cui-
dada, tampouco tinhas uma ideia de seu valor; portanto, é compre-
ensível teres te tornado ateísta, e não obstante teu empenho, jamais 
descobriste a Divindade Eterna, que tudo cria, penetra e conserva! 
Não será, portanto, fácil reconheceres a fundo Deus em Sua Na-
tureza Verdadeira e Sua Ordem, por teres endurecido teu cérebro 
com toda sorte de impressões. Seria preciso fazer surgir um fogo 
poderoso de amor no teu coração, renunciar à Ordem essênia, e te 
humilhares em todas as situações e relações da vida, tornando-te um 
homem totalmente novo; pois todas as tuas teorias e princípios são, 
em face da Verdade íntima e única, errôneos e fictícios, de sorte a 
jamais poderes penetrar senão no átrio de tua vida espiritual!

7. Todavia, nada se perdeu e ainda poderias alcançar coisas 
grandiosas; mas seria preciso quereres, de livre e espontânea von-
tade, tornar-te outro e cooperar, pela convicção íntima, na disso-
lução de vosso Instituto, do contrário ser-te-á impossível alcançar a 
verdadeira vida do espírito. A vida verdadeira no homem é a mais 
sublime Verdade, onde terás de ingressar; nunca, porém, poderá 
progredir pela prática da mentira, e ser alimentada pela mistificação 
mais grosseira.

8. Cada passo teu deverá ser acompanhado da Verdade mais 
pura no pensar, querer, falar e agir, se é que tua vida íntima se deva 
tornar Verdade luminosa; se tal não se der — do Alpha ao Ômega 
— teu centro vital é plena mentira!

9. Sabes agora a quantas andam teu intelecto e raciocínio. De-
pende de ti, se queres atingir a vida ou a morte eterna! Sou Quem 
Sou! Posso proporcionar-te a Vida Eterna, mas também deixar-te 
na morte sem fim! Disto que acabo de falar, nem uma vírgula será 



O Grande Evangelho de João – Volume V

125

modificada! Esta Terra e o Céu visível se desvanecerão na forma e 
natureza — Minhas Palavras, jamais! Faze o que te agradar; perma-
necerei aqui por algum tempo!”

63.	ROKLUS E SEUS COMPANHEIROS CONJECTURAM

1. Roklus e seus companheiros não sabem o que responder; fi-
nalmente, ele lhes diz: “Já esperava por esta, quando o jovem me in-
dicou o Nazareno: quer por força a desintegração de nosso Instituto 
humanitário, pois parece incomodá-lo sobremaneira! Todavia, não 
nos assustará com todas as suas frases teosóficas! Tenho a impressão 
de conterem elas verdades inconfundíveis; nosso Claustro, porém, 
ele não conseguirá desmembrar por pouco! Não quero prescrever-
-vos quaisquer medidas; sois, tanto quanto eu, senhores!”

2. Diz um outro, chegado há pouco de Cesareia Philippi: “Ami-
go Roklus, assisti, de alma atenta, às negociações desde o começo; 
observei tudo que se passou e devo confessar serem tuas afirmações 
injustas e podia se enlouquecer diante de tua cegueira! Falas de um 
modo, e pensas de outro! Perante o jovem, enaltecias o célebre Naza-
reno, enquanto o consideras um mago da escola mais antiga e oculta 
do Egito! Sabemos perfeitamente em que pé se acham todos os ma-
gos e oráculos! Reflete um pouco se conheces um meio de se trans-
formar uma pedra de granito em ouro puro! Apenas este milagre 
susta todos os nossos efeitos, baseados em mistificações! Além disto, 
o que se deu com este terreno arenoso: há quatro horas atrás era um 
deserto, e agora? Acaso seria possível realizar isto pela feitiçaria? Se, 
no futuro, quisermos enfrentar este Homem-deus, temos de obede-
cer em tudo que nos propôs com tanta amabilidade! Não faço parte 
de vosso Conselho Secreto e aqui cheguei há pouco; posso, porém, 
afiançar-vos estarmos perdidos com nosso Instituto mistificador, e 
seria tolice usar de teimosia contra o Nazareno!

3. Além disto, somos testemunhas de que todos os dignitários 
de Roma são seus amigos; basta ele dizer: Arrasai aquele Claustro! — 
e estaremos perdidos! Além disto, foi tudo suposição maldosa atri-



Jacob Lorber

126

buir ao Nazareno querer a dissolução de nossa Seita, por considerá-
-la um empecilho à sua causa. Isto é sumamente ridículo! Digo-vos 
a todos: Tampouco podemos perturbar a Lua em seu trâmite através 
duma forte gritaria, como nosso Claustro obstar os caminhos deste 
homem divino! Basta apenas querer — e todos os nossos apetrechos 
de feitiçaria, as catacumbas e outras construções se desvanecerão! E 
depois? Urge, portanto, mudarmos de rumo!

4. Vai e dize-lhe sinceramente que todos estamos de acordo 
com seu conselho! Nada perderemos nesta troca, caso organizemos 
o Instituto a seu gosto; assim ele será o senhor e mestre, e nós, seus 
discípulos. Concordais?”

5. Responde a maioria: “Perfeitamente, basta ele nos aceitar!” 
Diz o último orador, chamado Ruban: “Sua expressão, extremamen-
te bondosa, nos garante isso! Que te parece, Roklus?”

64.	RUBAN DEFENDE O SENHOR

1. Diz Roklus: “Sim, tens razão! Mas se ele somente o fizer sob 
condição de revelarmos nossas fraudes ao povo e indenizarmos os 
danos por ele sofridos?! Quem entre vós tiver vontade de se deixar 
estraçalhar pela multidão, poderá fazê-lo; eu, por mim, não sinto 
coragem para tanto! Contudo, falarei com ele mais uma vez para 
sondar o terreno!”

2. Diz Ruban: “Certamente não fará tal exigência; pois sabe, 
melhor do que nós, que tudo tem de ser feito de modo natural. 
Se aplicamos meios drásticos em nosso Instituto, não quer dizer 
que ele faça o mesmo! Vai e faze abertamente o que acabo de te 
aconselhar!”

3. Responde Roklus: “Fá-lo-ei porque eu assim quero, e não por 
sugestão vossa!”

4. Replica Ruban: “Não vem ao caso o móvel de tua ação, 
quando esta for justa! Usas ainda a mesma empáfia orgulhosa como 
primeiro diretor e organizador das relações exteriores do Instituto, 
alegando a todos que os conselhos recebidos já tinham passado por 



O Grande Evangelho de João – Volume V

127

tua cabeça, e que tais ideias irias pôr em prática por determinação 
própria! Duvido que o Nazareno fique satisfeito com tal atitude; 
pois parece inimigo do menor vestígio de orgulho. Nunca me van-
gloriei de minha inteligência; todavia, tenho o dom da intuição, que 
me faculta a percepção da índole do próximo.

5. Assim, presumo conhecer a vontade do Nazareno: dá pre-
ferência à humildade, único meio a nos proporcionar o amor e a 
verdade plena. Nosso ponto de partida é precisamente inverso, pois 
cada olhar, passo, palavra e ação dirigidos ao semelhante, nada mais 
são que fraude e mentira dentro da organização essênia, que afirma 
dever todo mundo ser enganado porque assim o quer.

6. Tal, porém, não é o lema do Nazareno, pois certamente afir-
mará: Acima de tudo estão a Verdade pura e perfeita, e sua justiça! 
Por isto, tem cuidado! Estás diante dum juiz cuja visão abrange os 
teus mais íntimos pensamentos!”

7. Diz Roklus: “Já que és tão entendido, vai em meu lugar e 
combina tudo com o Nazareno, pois não é possível nadar-se contra 
maré tão forte! Vai, que te serei grato!”

8. Diz Ruban: “Por que não? Se todos vós me autorizais, de-
sincumbir-me-ei de tal tarefa com prazer maior, do que continuar 
sendo reles mistificador!”

9. Concordam todos: “Tudo que ajustares com o Nazareno será 
de nosso agrado; Roklus é bom dirigente e político. As esferas da 
Verdade, porém, nunca foram de seu feitio e poderia prejudicar ao 
invés de nos beneficiar!”

65.	RUBAN DIANTE DO SENHOR

1. Desta forma, autorizado, Ruban se aproxima de Mim e diz: 
“Senhor e Mestre pleno do Poder Divino! Como Roklus não se 
atreveu a Te falar, por motivos que certamente não desconheces, 
meus confrades me pediram resolver tudo Contigo, quanto ao nos-
so deplorável Instituto. Tudo será feito conforme determinares e, 
se possível, pretendemos entregar-Te o mesmo, para nos tornarmos 



Jacob Lorber

128

Teus discípulos! Caso queiras sua completa dissolução, também nos 
submeteremos!”

2. Digo Eu: “És uma alma honesta, razão por que tua casa foi 
protegida contra o fogo! Vê, se Eu quisesse a desintegração de vosso 
Instituto, poderia fazer o mesmo que faço com aquela rocha no mar, 
onde tantos navios soçobraram! Vês a rocha?”

3. Responde Ruban: “Sim e conheço-a bem, pois quase me aci-
dentou certa vez!”

4. Declaro Eu: “Que desapareça, para não mais causar perigo 
aos navegantes!” No mesmo instante, a rocha — cujo peso era de 
aproximadamente dez mil toneladas — é de tal forma dissolvida até 
o fundo do mar, de modo a não deixar o menor vestígio na água, de 
uma possível turvação. Notava-se naquele lugar uma forte agitação 
das ondas, porquanto a água era atraída ao imenso vácuo surgido.

5. Excessivamente assustado, Ruban diz com voz trêmula: “És 
tal qual eu falei a Roklus; não existe magia, senão a pura Verdade! O 
que acabas de fazer à maldita rocha, poderias repetir com a própria 
Terra! Por isto, digo apenas: Senhor e Mestre, Tua Vontade se faça! 
Não és simples homem — o Espírito Divino habita em Ti! Sê, pois, 
misericordioso para com todos nós, pobres pecadores! Mas, que fa-
remos com nossa instituição fraudulenta?”

66.	CONSELHO DO SENHOR AOS ESSÊNIOS

1. Digo Eu: “Deveis completá-la pelo Amor e a Verdade, crer em 
Meu Nome e seguir Minha Doutrina! Assim agindo, sereis úteis ao 
mundo; quanto aos instrumentos de magia, têm de ser excluídos. Elec-
tróforos e outros aparelhos semelhantes, de aplicação natural, podem 
ser usados equilibradamente e deveis ensinar ao povo sua natureza, 
efeito e construção, onde podereis proporcionar grandes benefícios!

2. Jamais considerai o critério mundano; o mundo é e será mal-
doso, e a mentira, a mistificação e o orgulho são seus elementos 
básicos! Afirmo-vos serdes capazes de demover montanhas e efetuar 
coisas mais grandiosas do que Eu, em Meu Nome; nunca, porém, 



O Grande Evangelho de João – Volume V

129

deve se manifestar a ideia de terdes agido pela própria vontade e 
força. Isto não existe neste mundo! Somente pelo poder do Espírito 
de Deus podereis fazer tudo que redunda em benefício de outrem!

3. Uma alma verdadeiramente devota será dotada de toda força, 
enquanto não se exceder; no momento em que aceitar por isto hon-
ra ou lucro por egoísmo, terá perdido a faculdade de origem divina! 
Nada vos seja tão desprezível como a fortuna e seus adoradores; pois 
não existe criatura pior em todo orbe do que aquela que, na ânsia 
pelos lucros monetários, aplica a cobiça e avareza. Terá, deste modo, 
amaldiçoado o amor e toda verdade do coração, provinda de Deus.

4. Se tais pessoas vos procurarem, apontai-lhes a porta, de-
monstrando não ser possível atirar-se o Verbo e o Poder Divinos 
como alimento de porcos! Não deveis maldizê-los e detestá-los — 
pois toda ira e vingança não merecem o Espírito de Deus; receberão 
suficiente castigo por lhes negardes vossa amizade!

5. Não atentais aos que vos procurem em virtude duma des-
graça financeira; pois o socorro não melhorará seu coração — pelo 
contrário: serão ainda mais precavidos e cuidadosos, em benefício de 
seu dinheiro. Em compensação, sereis ridicularizados e vosso auxílio 
será classificado de simples bazófia! Isto não pode ser; pois a Força 
Divina, em vós, só deve ser conferida por palavras e ações a quem 
isto merece, pela humildade do coração!

6. A fim de que saibais como agir futuramente em Meu Nome, 
procurai aquele jovem, que vos entregará um livro que tudo isto 
contém! Transmite a Roklus que Me procure, porquanto muito te-
nho que lhe dizer!”

7. Quando Ruban lhe dá Meu recado, Roklus não expressa sa-
tisfação, no entanto se aproxima com profundo respeito. Fitando-
-o com amabilidade, digo-lhe: “Então, Meu amigo, que pensas de 
Mim? Que teria descoberto teu intelecto aguçado em Minha Pessoa, 
e o que sente teu coração? Anteriormente, quando ainda Me procu-
ravas, confessaste ao jovem ser Eu Deus Verdadeiro e que Me amavas 
sem conhecer-Me e sentias o desejo vivo de ajoelhar-te diante de 
Mim, para adorar-Me como Divindade Única!



Jacob Lorber

130

8. Agora Me conheces e não duvidarás ser Eu o célebre Naza-
reno, conforme te expressaste! Ainda não dobraste teus joelhos — 
coisa que jamais exigiria — e teu coração parece sentir pouco afeto 
por Mim! Por que, sendo amigo da Verdade, falaste algo que não lhe 
corresponda?”

67.	ROKLUS PROCURA JUSTIFICAR SUA FALSIDADE

1. Diz Roklus: “Nobre Senhor! Enquanto não podia acreditar 
em Deus, minha atitude foi idêntica àquela que motivou a Histó-
ria da Humanidade e se chama: política. Exige ela que não se deve 
externar as ideias mais íntimas a pessoa desconhecida. O móvel des-
ta precaução nem sempre é maldade; todavia, convém ocultar-se a 
Verdade pura, porquanto a experiência já provou ser seu efeito mais 
prejudicial que benéfico.

2. Antes de se orientar alguém em todo conhecimento, preciso 
é conhecê-lo a fundo, por vias indiretas; do contrário, não é possível 
saber-se em que ponto é acessível à Verdade. Pois não existe criatu-
ra amiga da verdade plena, principalmente no que diz respeito ao 
próprio ‘eu’! Prefere uma atitude dúbia, razão por que retive minha 
índole verdadeira perante o jovem. Além disto, é fato conhecido se-
rem as crianças levadas à verdade através de inverdades, por medida 
de prudência dos pais; pois se lhes fossem relatar o conhecimento 
integral, surgiria uma educação imoral.

3. Confesso que me apresentei ao jovem diferente do que sou; 
como não tive intenção de prejudicá-lo, creio não ter pecado. Se, po-
rém, errei, os genitores também pecam quando afirmam aos filhos 
que, nas montanhas, existem certas árvores que produzem crianças 
pequeninas. Certas pessoas as colhiam para vendê-las no mundo. Às 
vezes, até vinham nadando em rios e riachos, onde também eram 
apanhadas.

4. Eis u’a mentira vergonhosa e tola; os pais certamente visam 
apenas preservar os pequeninos de pensamentos impudicos e condu-
zi-los à maturidade de corpo e alma sadios. Por isso, sou de opinião 



O Grande Evangelho de João – Volume V

131

que a mentira sem maldade, e visando somente o bem do próximo, 
é antes virtude do que pecado!

5. No fundo é nossa Instituição cheia de mentira e fraude, toda-
via não lhe ligamos intenção má e dominadora, no que diz respeito 
aos nossos conhecimentos. O que se der, talvez, no futuro escapa 
à nossa percepção e não podemos afiançar se nossos descendentes 
serão tão benévolos quanto nós.

6. Penso até que todos os organizadores de religiões, que se ba-
seavam na moral do povo, sempre foram levados pela melhor inten-
ção; os seguidores, mormente os não convocados para tal fim, os 
sacerdotes por autocriação, começaram a explicar as teses não com-
preendidas de modo errôneo, adicionando seus próprios princípios, 
que muito prejudicaram a multidão! Basta para tanto analisarmos 
os relatos dos Templos de Jerusalém e de Roma, e teremos provas 
concludentes da deturpação das Leis de Moysés e da sabedoria do 
antigo Egito! Não quero me tornar mau profeta; no entanto, atrevo-
-me a afirmar que tua doutrina divina e pura, cujos pontos básicos 
o jovem soube tão rapidamente transmitir aos meus colegas, dentro 
de poucos séculos terá mudado de feição!

7. Teus adeptos serão adestrados na sua divulgação; não lhes 
sendo possível viajar pelo mundo afora, designarão outros para tal 
fim, com que terão deitado raízes para o sacerdócio e a superstição.

8. Por que deveria nosso Instituto ser uma exceção? Enquanto 
as criaturas tiverem um Deus Verdadeiro para guia espiritual, per-
manecerão dentro da ordem; mal sejam postas à prova do livre arbí-
trio, adorarão o bezerro de ouro como fizeram os israelitas, quando 
Moysés subiu ao Sinai a fim de receber as Leis do Altíssimo.”

68.	O SACERDÓCIO COMO MAIOR EMPECILHO NA 
DIVULGAÇÃO DA DOUTRINA

1. (Roklus): “Tu, como Profeta mais perfeito e pleno de todos 
os espíritos divinos, dotado de força e poder inéditos, certamente 
já prevês tal fato! Mas que fazer? Enquanto as criaturas forem pos-



Jacob Lorber

132

suidoras do livre arbítrio, permanecerão em sua índole, organizan-
do suas condições de vida de acordo com o clima; isto deparamos 
quanto mais nos distanciamos da pátria, o que notei em minhas 
viagens. Quais não serão as minhas experiências futuras, depois de 
ter recebido tua orientação?!

2. É justo não existir treva tão densa, que não fosse possível 
dissipar por uma luz correspondente. Se isto também consegue a 
luz espiritual — eis outra questão! Minha cegueira nesse ponto foi 
considerável, e o jovem conseguiu dispersá-la em poucas palavras; 
todavia, enfrentou ele em mim pessoa orientada em várias noções e 
experiências.

3. Basta, porém, imaginarmos um povo enterrado na pior su-
perstição! Não haverá explicação espiritual e é até mesmo um mila-
gre evidente que consigam produzir alguma luz em sua alma! Ficará 
ainda mais revoltado contra qualquer orientação, declarando-se ini-
migo do conhecimento elevado. Ao dirigirmos nossa atenção para 
o Templo de Jerusalém, avistaremos uma ignorância espiritual tão 
pronunciada na organização farisaica, que nos poderia tontear! Ex-
perimenta orientá-la conforme o jovem agiu comigo, e em breve 
serás morto!

4. O que não foi por aqueles servos das trevas empreendido 
contra nossa organização! Se nossa proteção não fosse integral, de há 
muito não mais existiríamos! Se hoje aparecessem Moysés e Aaron 
para difundirem a Verdade, seriam presos e apedrejados; ou então 
obrigados a tomarem a água maldita, isto é: a genuína! Possuem 
duas qualidades: uma venenosa e outra inofensiva. Caso pretendam 
castigar aparentemente alguém, porquanto não é do interesse do 
Templo que seja aniquilado o infrator, dão-lhe de beber a maldita 
água fictícia. Em caso contrário, é a pessoa obrigada a saciar sua sede 
por toda eternidade. Tal fato é tão conhecido a não causar admira-
ção; pergunto apenas de que modo a luz da verdade poderia clarear 
tal treva farisaica!

5. O mesmo ocorre em toda parte onde existe qualquer sacer-
dócio. Basta as criaturas aceitarem um conhecimento que lhes traga 



O Grande Evangelho de João – Volume V

133

benefício, o sacerdócio se oporá por todos os meios, porquanto não 
poderá reconhecer o Bem através do orgulho e da presunção. En-
quanto ele for tolerado por Deus e o Governo, nada se conseguirá 
com a luz espiritual. Eis por que opino que se arrase tudo que se 
assemelhe ao sacerdócio, para depois fazer surgir o Sol do Espírito 
sobre todos os povos; do contrário, é abafada toda semente antes 
que consiga deitar raízes no solo da vida.

6. Reconheço em ti, nobre Mestre, a Onipotência Divina, sem 
a qual não poderias efetuar obras somente possíveis a Deus, por-
quanto Nele se concretizam as inúmeras inteligências específicas, 
como ponto de origem eterna, donde tudo surgiu. Desta forma, 
também te asseguro honrar-te e amar-te, fato que vislumbrarás pelos 
olhos do espírito em meu coração e cérebro, de modo mais evidente 
que aquele jovem.

7. Digo-te, sem rodeios, que todo teu esforço e sacrifício serão 
baldados, enquanto houver na Terra vestígio de sacerdotes! Nin-
guém melhor do que eu conhece os fariseus, porque muito lutei 
com eles na defesa de nosso Instituto. Nada podem fazer contra nós, 
não obstante toda sua revolta; nossas muralhas são mais fortes que 
as do Templo; os enfermos de todos os recantos procuram salvação 
conosco, que lhes proporcionamos saúde por meios reais, enquanto 
que os templários pretendem curá-los através de parábolas, sinais 
místicos e relíquias, sem produzirem efeito. Eis minha confissão in-
tegral, Senhor e Mestre. Faze o que te agradar — somente não liqui-
des nossa Organização antes do Templo de Jerusalém! Eis meu único 
pedido; no mais, preferiríamos que tu te tornasses nosso maioral e 
dirigente!”

69.	O VERDADEIRO CAMINHO DA VIDA

1. Digo Eu: “Possuís Minha Doutrina; se agirdes dentro Dela, 
serei vosso Mestre e Superior! Não necessitais de Minha Pessoa den-
tro do Claustro, senão de Minha Palavra e Meu Nome — não ape-
nas escrito e pronunciado com indiferença, mas pela ação cheia de 



Jacob Lorber

134

fé e amor para com Deus e o próximo. Eu estarei entre vós e tudo 
que fizerdes em Meu Nome far-se-á, e ainda coisas mais grandiosas 
do que Eu.

2. Tudo que faço diante de vós é um testemunho de Minha Pes-
soa, para reconhecerdes que Sou, desde Eternidades, o Mesmo Envia-
do pelo Pai, de acordo com as profecias de todos os sábios e patriarcas.

3. Ireis testemunhar de Mim perante todas as criaturas cegas e 
surdas, no que necessitais mais do que Eu! Vossas obras mistificado-
ras têm de ser excluídas do Instituto; pois todo embuste é mais ou 
menos sugestão de Satanás e nunca alcançará um efeito verdadeira-
mente bom! Enquanto se lançar mão dum meio enganoso dentro 
duma organização humanitária, não pode ser realizado um milagre 
em Meu Nome. Se quiserdes agir em Meu Nome, Eu terei de Me 
encontrar em vós em plena Verdade, pelo amor e a fé viva. Em tal 
caso, podereis dizer àquela montanha: Atira-te no mar! — e vos-
sa vontade será executada! Guardai bem: Sem Mim, nada podereis 
fazer! Ficarei para sempre convosco, enquanto conservardes Meu 
Verbo, Meu Amor e a Fé Verdadeira em Mim, caminhando sem 
falsidade em vossa alma! Compreendeste?”

4. Diz Roklus: “Não inteiramente, pois falaste algo da influên-
cia de Satanás, o mesmo espírito do mal e da perdição aceito pela 
religião judaica. Sempre tomei isto por alegoria e me admiro teres 
pronunciado este nome! Considero-te o homem mais sábio deste 
mundo, e seres portador principal do Espírito Divino; e agora me 
vens com tal fábula judaica de Satanás e, quiçá, do inferno?! Acaso 
existe tal coisa?!”

70.	A NATUREZA DE SATANÁS E DA MATÉRIA

1. Digo Eu: “A maneira pela qual devem ser interpretados tais 
assuntos, encontrarás no Livro que o jovem te fez entregar por Ru-
ban; além disto, acharás explicação no confronto de espírito e ma-
téria, vida e morte, amor e ódio, verdade e mentira, que têm base 
original, do contrário não poderiam se tornar evidentes.



O Grande Evangelho de João – Volume V

135

2. Se o mal não tivesse origem, como poderia manifestar-se 
no homem?! Hás de perceber — através de tua inteligência — não 
ser possível responsabilizar-se Deus de tais extremos! Ou julgas que 
Deus, a mais pura e elevada Verdade, tenha deitado a tendência da 
mentira no coração da criatura, a fim de que venha pecar contra a 
Ordem Divina e se tornar obscena em palavras e ações? Deus criou 
o homem espiritualmente como Sua Imagem, isto é: puro, verda-
deiro e bom.

3. Uma vez que o espírito forçosamente tinha de passar pela 
encarnação, a fim de consolidar sua existência futura, teve de su-
prir-se da matéria telúrica dentro da Ordem do Espírito Divino. No 
corpo humano foi dado ao espírito um equilíbrio de provação, que 
se chama ‘tentação’! Ela não só está no corpo, mas em toda matéria; 
como a matéria não é o que parece, torna-se ela ao homem em pro-
va, mentira e engano, quer dizer: um elemento aparente. Ele existe, 
porque a matéria tentadora existe para o corpo; ao mesmo tempo 
não existe, por não ser a matéria aquilo que aparenta. Esse espírito 
mistificador, personificando a própria mentira, concentra em si a 
matéria do mundo, que se chama ‘Satanás’ ou ‘Chefe de todos os 
demônios’. Estes são os elementos maldosos que ele emite.

4. A pessoa que se apega à matéria e age nessa tendência peca 
contra a Ordem de Deus, que lhe deu o mundo material somente 
para lutar com ele, fortificando-se para a imortalidade pelo uso do 
livre arbítrio. A consequência do pecado é a morte ou o aniquila-
mento de tudo que a alma conquistou da matéria, porquanto toda 
matéria nada é no que apresenta.

5. Se amas o mundo e sua vibração e queres enriquecer-te com 
seus tesouros, assemelhas-te a um tolo a quem se apresenta uma noi-
va bonita; ele, porém, não a quer. Atira-se, no entanto, à sua som-
bra com o ímpeto dum fanático, cego, acariciando-a sobremaneira! 
Quando a noiva o deixar, sua sombra a acompanhará! O que ficará 
para o tolo? Evidentemente nada! Como se lastimará por ter perdi-
do o que tanto amava! Alguém então lhe dirá: Tolo cego, por que 
não te apegaste à plena verdade, ao invés de sua sombra?! — Pois a 



Jacob Lorber

136

sombra é apenas carência de luz, projetada por qualquer forma que 
se interponha à mesma, uma vez que o raio luminoso não consegue 
transpassar o corpo compacto.

6. Aquilo que representa tua sombra para teu corpo quando te 
achas na luz ocorre com a matéria e seus tesouros em confronto com 
o espírito! É um engano e mentira em si, porquanto não é o que 
parece aos sentidos físicos.

7. Consiste numa condenação de mentira e engano serem eles 
obrigados a se revelar diante do espírito como algo perecível e como 
caricatura externa, correspondente a uma verdade profunda e inte-
rior, enquanto prefeririam — pelo cego amor mundano da alma — 
permanecer em realidade o que aparentemente são.”

71.	DESTINO DUMA ALMA MATERIALISTA NO ALÉM

1. (O Senhor): “Assim sendo, de que adianta à alma caso con-
quiste todos os tesouros do mundo em benefício do corpo, onde se 
enterra em sua volúpia animal, enquanto sofreria prejuízo na esfera 
do espírito, perdendo a realidade da vida verdadeira?! Como se su-
prirá no Além, a fim de se tornar algo verdadeiro, uma vez que, pela 
nulidade da matéria, condenou-se ao próprio nada?!

2. Meu amigo: a quem tem, toda dádiva se torna um prêmio 
que aumenta sua posse! Outra coisa acontece àquilo que nada é e 
nada possui! Como dar-se algo a quem deixou-se prender e aniquilar 
pela matéria?!

3. Acaso poderias deitar um líquido num receptáculo existente 
apenas em tua ideia, ou — na hipótese de teres um vasilhame ver-
dadeiro — com tantos furos, a se tornar difícil contá-los?! Ser-te-á 
possível acumular algumas gotas?

4. Se a matéria fosse uma realidade constante e imutável, ela 
seria uma verdade e quem a conquistasse, senhor da mesma, e caso 
a alma nela se integrasse, também passaria a uma realidade efetiva!

5. A matéria, porém, é apenas um julgamento do espírito, 
julgamento este que não pode e não deve subsistir, senão o tempo 



O Grande Evangelho de João – Volume V

137

suficiente para que o elemento espiritual nele se condense e se re-
conheça como tal, e após angariar a correspondente força, consiga 
dissolver a matéria e transformá-la em potência espiritual. É eviden-
te que uma alma mundana e materialista, no final, compartilhe da 
sorte da matéria.

6. Quando a matéria é dissolvida, também se desintegra a alma. 
É na maior parte dissolvida nos átomos substanciais de origem psi-
coetérea, restando à própria alma, após a morte, nada mais que um 
ou outro tipo primitivo de animal esquelético, sem noção e quase 
morto, que não tem a menor semelhança dum homem.

7. Essa alma se acha num estado que os patriarcas, munidos da 
visão espiritual, denominavam com justiça de Sheoula (Inferno — 
Sede pela vida). Assim, é toda a Terra e tudo que percebes com teus 
sentidos físicos um verdadeiro inferno. É a morte da alma, que em si 
se deve tornar espírito; pois quem deixou de ser o que foi — morreu. 
Deste modo, a alma também está morta após o desencarnar quando, 
pelos motivos acima, perdeu sua natureza humana, dela restando, 
no máximo, um esqueleto animal. Passarão épocas inimagináveis 
para tua fantasia, até que uma psique enterrada na matéria se torne 
um ser de semelhança humana. E quanto ainda levará até se tornar 
criatura perfeita!

8. Julgas ser isto possível para Deus em um minuto apenas, e 
Eu concordo; caso Ele pretenda criar bonecos e autômatos, bastaria 
um segundo para encher o Espaço Infinito! Esses seres, no entanto, 
não teriam livre arbítrio, vida própria e independente. Movimentar-
-se-iam apenas pela Vontade Divina, que os insuflaria. Sua visão e 
pensamentos seriam os de Deus; pois tais criaturas seriam idênticas 
aos membros isolados de teu corpo, que não se movem sem teu co-
nhecimento e vontade.

9. Não se dá o contrário com teus filhos, surgidos de tua carne 
e teu sangue? Já não esperam a tua vontade; possuem vida, conhe-
cimento e desejos independentes. Obedecerão, aceitando teus ensi-
namentos e mandos; todavia, executarão sua própria vontade, sem a 
qual não os poderias ensinar, tampouco uma estátua ou pedra!



Jacob Lorber

138

10. Vê, criaturas de conhecimento e vontade próprias destina-
das à determinação e perfeição individuais, a fim de permanecerem 
eternamente livres e independentes — têm de ser criadas por Deus 
de tal forma a lhes possibilitar esta finalidade!

11. Da parte de Deus, só pode ser criada a semente, dotada das 
mais variadas capacidades de expressão, enfeixadas como nu’a mem-
brana; o subsequente desenvolvimento e educação cabem à própria 
semente. Deve atrair a aura divina que a envolve, iniciando, deste 
modo, uma vida independente. Tal evolução não se faz tão rápida 
como pensas, uma vez que a vida embrionária não pode ser tão forte 
e ativa quanto a Vida Perfeita de Deus desde Eternidades!

12. Já que toda alma, por mais pervertida que seja, terá sem-
pre a mesma finalidade, não é possível socorrê-la no Além, para sua 
salvação, de modo diverso do que pelos meios escassos que lhe as-
sistem, dentro da Ordem Eterna de Deus, pela qual terá de fazê-lo 
por si mesma. Penso ter-te explicado claramente o que são Satanás, 
Inferno e a morte eterna. Caso ainda tenhas dúvidas, externa-te; o 
Sol está no ocaso e teremos de tomar a ceia!”

72.	A EXPLICAÇÃO DA PALAVRA “SHEOULA” (INFERNO). 
A CLARIVIDÊNCIA

1. Diz Roklus: “Senhor e Mestre, vejo que tua sabedoria e 
penetração em todas as coisas são de profundezas tais, a provarem 
não te ser possível isto como simples criatura, caso não tenhas, es-
piritualmente, compartilhado na Criação total — o que me escla-
receu em muitos pontos anteriormente incompreensíveis! Já que 
tens a bondade de transmitir conhecimentos tão extraordinários, 
peço-te estenderes, também, acerca da expressão ‘Sheoula’ e a mor-
te eterna!”

2. Digo Eu: “Pois bem! She, Shei ou Shea significa: sede; oul ou 
voul, quer dizer: o homem abandonado; poderia se dizer: o homem 
animal. A, significa: pela consistência daquilo que perfazem sabedo-
ria e conhecimentos internos.



O Grande Evangelho de João – Volume V

139

3. A letra A prova isto pela forma antiga das pirâmides egíp-
cias, cópia em proporção gigantesca das pirâmides cerebrais, cuja 
finalidade era servir de escolas científicas. Seu nome e organização 
interna ainda hoje provam isto; pois Pira mi dai quer dizer: Dá-me 
sabedoria! Sua construção interior era tal que o homem, lá se refu-
giando, forçosamente tinha de praticar a introspecção, encontrando 
a luz de seu espírito. Por isso existia nos labirintos de tais pirâmides 
escuridão tamanha, a fim de levar a criatura à análise própria, conse-
guindo, deste modo, iluminar tudo com sua luz interior.

4. Isto te soa algo estranho, todavia é assim; pois ao se abrir 
a luz psíquica do homem, não mais existem na Terra noite e treva 
para ele. Prova evidente disto fornecem todas as pessoas sensitivas 
em estado de êxtase, onde enxergam muito mais de olhos fechados, 
que milhares de outras de visão perfeita. Elas conseguem penetrar a 
matéria mais opaca, a própria Terra, e as estrelas mais distantes são 
inteiramente analisadas.

5. A maneira por que se alcança esse arrebatamento psíquico 
a qualquer hora foi precisamente ensinado e praticado no interior 
das pirâmides, que receberam o nome mui apropriado de She oul a. 
Os antigos hebreus o reduziram a ‘Sheol’; o grego formou ‘Scole’, o 
romano ‘Schola’, o persa e o hindu ‘Shehol’.

6. Cientes — através das visões obtidas — do estado lastimável 
das almas no Além, que amavam o mundo e a si próprias, os antigos 
sábios denominavam tal situação de She oul a, inferno! Evidente-
mente é ela, em confronto com o estado feliz dum sábio, dentro da 
Ordem de Deus, muito bem classificada com a palavra ‘morte’, que, 
como constante qualidade de tudo que seja ‘mundo’ e ‘matéria’, é 
claro merecer o nome de ‘morte eterna’!

7. Enquanto uma alma, aqui ou no Além, persiste em tal esta-
do, acha-se na morte eterna, donde dificilmente se livrará! Algumas 
levarão a idade do orbe até que consigam se tornar algo à própria 
custa! Estás bem informado?”

8. Diz Roklus: “Perfeitamente, Senhor e Mestre de tudo! Ape-
nas desejava saber, ainda, como se pode chegar ao estado de clarivi-



Jacob Lorber

140

dência; pois tudo faria para consegui-lo!” Digo Eu: “As Escolas do 
Egito de há muito não mais existem, pois começaram a falhar desde 
a época de Moysés, quando se começou a transmitir apenas um en-
sino externo. Platon e Sócrates foram os últimos a terem pequeno 
vislumbre da Escola de Conhecimento Interno.

9. Por isto vim Eu ao mundo, a fim de vos proporcionar me-
lhor orientação para a vida, pela qual cada um consegue a máxima 
sabedoria. Eis a diretriz: Ama a Deus sobre todas as coisas e ao teu 
próximo como a ti mesmo! Quem isto fizer em verdade assemelha-se 
a Mim, sendo introduzido em toda sabedoria, força e poder. Pois 
quem for pleno de amor de Deus, já tem em si Sua Presença, Seu 
Amor Infinito e Sua Luz mais sublime. Alma e espírito banhar-se-ão 
na Luz da Sabedoria Divina, e terão de ver e reconhecer tudo aquilo 
que vê e reconhece a Luz de Deus. Como a Onipotência e Força 
Divinas consistem em Seu Infinito Amor, basta a alma querer, em 
conjunto com a Vontade do Amor Divino nela reinante, e tudo se 
fará conforme deseja! Não é suficiente, no entanto, sabê-lo e acredi-
tá-lo; necessário é pô-lo em prática a toda hora e em cada situação, 
por mais difícil que se apresente. Somente o exercício constante fará 
do discípulo um Mestre!”

73.	A MANEIRA PELA QUAL SE CONSEGUE AMAR A DEUS 
SOBRE TODAS AS COISAS

1. Diz Roklus: “Senhor e Mestre, como fazer a fim de amar 
Deus, o Espírito Santo e Infinito, com todas as forças de minha 
alma? Parece-me ser o coração humano demasiado pequeno e in-
capaz para tanto, enquanto o amor ao próximo seria fácil! Como, 
pois, agir?”

2. Digo Eu: “No mundo inteiro não existe coisa mais fácil! 
Aprofunda-te nas Obras de Deus, Sua Bondade e Sabedoria; cum-
pre conscienciosamente Suas Leis; ama o teu próximo como a ti 
mesmo — e terás amado o Senhor! Não te sendo possível criar uma 
concepção de Deus, olha-Me e assim terás, diante de ti, a forma 



O Grande Evangelho de João – Volume V

141

eternamente aceitável pela qual apenas poderás imaginar teu Cria-
dor! Deus também é um Homem, o mais Perfeito por Sua Própria 
Projeção! Ao Me veres, terás visto tudo! Compreendeste?”

3. Diz Roklus: “Senhor e Mestre sobre tudo que existe! Inteirei-
-me de tudo e desejo tornar-me Teu servo! Deixa-me, porém, partir; 
pois não mereço permanecer Contigo!”

4. Digo Eu: “Quem possuir a paz interna poderá se dirigir para 
onde quiser, que a paz estará com ele! Como também a alcançaste 
agora, levá-la-ás contigo; entretanto, poderias ficar com teus colegas 
por algum tempo, para aprenderes certas orientações. O Sol, após 
ter irradiado sua luz o dia todo sobre a Terra, alcançou as fraldas 
dos montes e dentro em pouco desaparecerá. Podemos afirmar que 
aproveitamos e trabalhamos, em horas, o que mãos humanas não 
teriam conseguido em anos! Agora também merecemos nos refazer; 
ficai, pois, para a ceia!”

5. Diz Roklus: “Senhor, que teria eu e meus companheiros fei-
to para ser classificado de trabalho? Apenas palestramos e trocamos 
ideias e experiências!”

6. Digo Eu: “Sempre que a criatura se tiver dedicado à salvação 
da alma, terá trabalhado com afinco, de modo real e desinteressado; 
a justa atividade para o Bem da própria alma exclui toda e qualquer 
ação egoística, porquanto amor-próprio e egoísmo impedem intei-
ramente o amor a Deus e ao próximo.

7. Quem cuida do bem-estar do corpo e procura os tesouros do 
mundo se enfronha na matéria, e enterra sua alma no julgamento 
e na morte. Mesmo tendo trabalhado o dia inteiro no campo com 
arado e foice, de modo a ficar banhado em suor, foi ele, perante 
aquilo que chamo de trabalho, um ladrão e servo preguiçoso para o 
campo do Reino de Deus.

8. Quem não trabalha na finalidade por Deus imposta, den-
tro da justiça e na Ordem Divinas, também não o terá feito em 
prol, temporário e eterno, de seu próximo, achando não valer a 
pena procurar e conhecer a Deus mais de perto. A pessoa que não 
se interessar pela procura e o conhecimento de Deus, muito me-



Jacob Lorber

142

nos o fará em benefício do próximo; e mesmo o fazendo, será por 
sua própria causa, a fim de que o outro lhe possa dobrar o servi-
ço prestado.

9. Procuraste a Deus e a ti mesmo — e tiveste pleno êxito; tal 
atividade foi justa e te garanto que, em poucas horas, fizeste mais 
que em toda tua vida! Por isto, podes ficar para descansares e com-
partilhar de nossa ceia!”

74.	INDAGAÇÕES ACERCA DE MOLÉSTIAS E SUAS CURAS

1. Diz Roklus: “Senhor, cada palavra Tua é mais que puro ouro, 
e uma verdade reveza outra; nenhuma caiu, para mim, em solo es-
téril, e sinto que surgirão os frutos mais abençoados para os celeiros 
da Vida. Tendo eu a Graça de me dirigir a Ti, desejava um esclareci-
mento: se no futuro devemos prosseguir a cura de moléstias através 
de nossos remédios naturais, ou se convém curarmos apenas pela fé 
convicta em Teu Nome. Veio-me a ideia de não estar sempre dentro 
de Tua Vontade salvarmos todos os doentes; pois existem os que fo-
ram acometidos de males físicos e psíquicos para melhorar sua alma, 
através de Teu Amor e Sabedoria Divinos.

2. É fato conhecido serem as pessoas de saúde forte nem sempre 
as mais virtuosas; tornam-se não raro petulantes, egoístas e intempe-
radas, enquanto que enfermas, especialmente de moléstias crônicas, 
pouco se queixam, são humildes e desconhecem inveja! Acaso não se 
transformaria sua boa índole se fossem de súbito curadas?

3. Além disto, todos nós temos de morrer — e se assim não 
fosse, as criaturas da época de Adão ainda viveriam. Se, no entanto, 
curarmos a todos e até a nós mesmos, a morte neste planeta se tor-
nará rara, mormente se, com o tempo, as guerras forem inócuas, em 
virtude de Tua Doutrina. Ao nos negarmos socorrer os enfermos, 
seremos taxados de impiedosos; caso não permitires a cura defini-
tiva, não obstante nossa boa vontade e dedicação, de alguém que 
por nove vezes tenha sido ajudado — a Força de Teu Nome, ou 
nossa própria confiança no mesmo, será duvidosa e a fé do povo 



O Grande Evangelho de João – Volume V

143

fraquejará. Pois não é possível se convencer a Humanidade, presa à 
matéria, a considerar a vida terrena tão insignificante na conquista 
duma existência mais elevada no Além, de sorte a nada fazer para a 
cura de suas enfermidades! O próprio macróbio prefere lançar mão 
de remédios para prolongar sua vida, mesmo ciente de ser a morte 
um benefício imenso para sua alma. Ensina a experiência ser a ânsia 
de viver — até em situações difíceis — insaciável; e caso souberem, 
em geral, ser possível se curar pelo Teu Nome qualquer moléstia e, 
sendo preciso, até ressuscitar os desencarnados, os povos iniciarão 
um estado de sítio após outro!

4. Um ensinamento para tais casos seria de grande proveito. Ou 
terias sustado a morte física a partir de agora, para as pessoas que 
viverem dentro de Tua Ordem, assim que possam continuar num 
corpo transfigurado, constituindo a morte apenas dom dos infrato-
res de Teu Ensino e Mandamento?

5. Senhor e Mestre, os últimos raios de Sol douram a abóbada 
celeste, enquanto Lua e Vênus tudo fazem para substituir a luz do 
dia! Tuas Obras luminosas nos extasiam; infinitamente mais subli-
me, porém, é a projeção da Tua Luz Espiritual, iluminando todos os 
nossos recônditos de vida! Se ainda houver tempo, explica-me, antes 
da ceia, os pontos acima!”

75.	DOR, MOLÉSTIA E MORTE

1. Digo Eu: “Meu amigo, investigas um assunto cuja orientação 
nem tu nem algum outro necessita saber, porquanto cabe unica-
mente a Mim, isto é: Trata-se dum problema do Eterno Pai no Céu, 
duma Ordem que Eu Mesmo não posso e não farei exceção, no 
tocante ao físico!

2. O que pela carne foi atraído terá de ser expulso, com ou sem 
dor, isto não vem ao caso; após a desencarnação, cessa a dor física. O 
ar que a alma humana sorverá no Além será bem diverso deste mun-
do. Onde não existe morte, termina propriamente a dor, por ser esta 
apenas consequência da sucessiva libertação da alma, da matéria.



Jacob Lorber

144

3. Não quero com isto dizer ser a alma insensível em estado 
livre — pois assim seria morta; apenas não encontrará, no mundo 
correspondente à sua natureza, algo que lhe produza pressão ou in-
flamação qualquer, portanto dor.

4. Acaso seria uma pessoa cheia de saúde isenta de dor, porque 
nunca teve a desdita de adoecer ou ser ferida por alguém?! Faltou-lhe 
apenas o motivo doloroso. O móvel principal da dor, que é apenas 
registrado pela alma e nunca pelo corpo, se baseia na pressão que 
um órgão inerte, portanto pesado, exerce sobre qualquer sentido 
vital da psique.

5. Eis por que é possível se curar, temporariamente, todas as 
moléstias, quando se entende aliviar o peso da massa física; na idade 
não se pode cogitar desse desafogo, muito embora uma criatura que 
sempre viveu dentro da ordem pouco terá para relatar de estados do-
lorosos. Seu organismo permanecerá flexível e ágil até a última hora, 
e a alma se desvencilhará pouco a pouco da matéria, dentro dum 
equilíbrio perfeito. Não será propriamente seu desejo separar-se do 
corpo, mesmo em idade avançada; quando, porém, receber a cha-
mada celeste, audível e venturosa: Deixa o teu cárcere e ingressa na 
vida verdadeira e eterna!, nem um segundo hesitará em abandonar 
sua morada rota e penetrar nas regiões luminosas da Vida Eterna!

6. Não vos será possível impedir tal fato com sucos de ervas, 
tampouco pelo Poder de Meu Nome, porquanto não é da Vontade 
de Meu Espírito. Sereis apenas capazes de efetuar milagres pelo Po-
der de Meu Nome, que se pronunciará claramente em vosso coração 
— nunca, porém, contra o mesmo. Por tal motivo, deveis aceitar a 
Minha Vontade, ou seja, a Vontade de Deus, que vos garantirá pleno 
êxito em tudo que fareis por Mim e por Minha Ordem Eterna.

7. Não é, pois, admissível que jamais alguém venha a morrer 
pela força curadora provinda de Meu Nome. Não deveis sustar a 
cura caso Meu Espírito vos diga no coração: Ajudai-o!; se Ele afir-
mar: Deixai-o no castigo da carne, a fim de que a alma se sacie 
em sua volúpia!, não o cureis, pois o sofrimento é benefício para a 
alma! Vês, portanto, ter sido baldada tua preocupação. Integra-te 



O Grande Evangelho de João – Volume V

145

na Minha Ordem Justa, que te esclarecerá em tudo. Desejas mais 
alguma coisa?”

76.	O LIVRE ARBÍTRIO

1. Diz Roklus: “Senhor e Mestre, se nos for permitido efetu-
ar somente o milagre que estiver dentro de Tua Vontade e Ordem 
Primitiva e Eterna, nosso livre arbítrio de nada vale, e as provas em 
Teu Nome serão dependentes da nossa. Sol, Lua e estrelas vêm e vão 
sem a nossa interferência; a terra viceja e produz frutos; as nuvens se 
estendem pelo horizonte; os ventos erguem as ondas do mar — tudo 
isto sem a nossa vontade! Como agir, caso seja necessário operar-se 
milagres?”

2. Respondo Eu: “Caro Roklus, é difícil entrar-se num acordo 
contigo, porquanto reinam ainda considerações e pareceres terre-
nos em tua alma! Vê, quem põe mão no arado e continua olhando 
para trás, não possui aptidões para o Reino de Deus! Julgas ser Ele, 
em Seu Pensar e Querer Luminoso, tão monótono quanto o gelo 
do Norte?!

3. Criatura, reconhece primeiro Deus e Sua Onipotência, e ve-
rás se o homem, cujo coração é pleno do Espírito Divino, nada mais 
pode e quer senão deixar passar dia a dia, calado e paciente com 
a Vontade do Senhor, observando o surgir, florescer e perecer das 
flores?! Se tal fosse a intenção de Deus, não precisaria Ele dotar as 
criaturas duma livre vontade, e bastaria fazê-las surgir quais pólipos 
em forma humana, munidas de trombas de sucção; poderiam assim 
observar como as estrelas vêm e vão, ao menos aparentemente, e 
quão forte viceja a grama a seu redor! Não necessitariam de movi-
mentação independente, pois destituídas de vontade própria, pode-
riam muito melhor perceber a Vontade de Deus do que qualquer 
pessoa beata!

4. Mas o homem, dotado de livre vontade e movimentação, 
poderia, não obstante seu sentimento de estética, ter a ideia de dar 
alguns passos sobre um gramado viçoso; em tal caso, infalivelmente 



Jacob Lorber

146

pisaria a erva que nasce ereta dentro da Ordem Divina, e também 
liquidaria, antes do tempo, uma pequena lesma.

5. Considera, porém, que o homem, a fim de se manter, ingere 
uma quantidade de frutas e animais, saboreando-os com volúpia! 
Vez por outra, escolhe certas planícies, anteriormente ricas em flo-
restas e ervas curadoras, arrasa tudo, para depois mandar construir 
casas e cidades! Acaso isto estaria dentro da Ordem Divina, con-
forme tu a consideras? Ou se cortas unhas, barba e cabelos — não 
ages contra Sua Determinação, porquanto não querem permanecer 
dentro do comprimento que a tesoura estipula?!

6. Se Deus não quisesse que um homem de livre pensamento 
e vontade agisse contra a inflexibilidade de Sua Vontade Criadora, 
intervindo nos variados planos, teria Ele agido sabiamente em criar 
seres que, em virtude de sua existência, são obrigados a agir dessa 
forma, contra a Sabedoria Eterna?!

7. Se Deus, Senhor e Criador de todas as coisas e seres, permite 
que, mormente o homem, dotado de livre arbítrio, destrua florestas, 
deitando por terra incontáveis árvores centenárias, que em parte são 
queimadas e em parte utilizadas para construções; mandando cor-
tar o capim para empregá-lo como alimento do gado, sem jamais 
intervir em tais medidas, quanto menos o fará em se tratando de 
transformar o pequeno livre arbítrio num divino!

8. Acaso não viste como o jovem, no fundo também uma cria-
ção de Deus, transformou a pedra em ouro, não obstante a Vontade 
Divina? Seria talvez chamado à responsabilidade por tal motivo?! 
Pelo contrário, aquilo foi o resultado da Vontade Divina em união 
com a dele!

9. Ao cumprires os fáceis Mandamentos de Deus, amando-O 
sobre todas as coisas, integrar-te-ás evidentemente no Conhecimen-
to e na Vontade Divina; tornar-te-ás sempre mais sábio e, na mes-
ma proporção, mais poderoso e compreensivo no querer. Tua luz 
interna, vinda de Deus, será elevada à visão integral, onde não só 
a sentirás na anterior inconsciência, como também vislumbrarás as 
forças ativas da Vida, cuja ação poderás determinar, em virtude da 



O Grande Evangelho de João – Volume V

147

conquista da Vontade Libérrima de Deus. Justamente pela faculdade 
de poderes ver e classificar, especial e individualmente, os elemen-
tos incontáveis surgidos de Deus poderás, como senhor da Vontade 
Divina, captá-los e determinar sua concatenação para qualquer fim, 
e eles, de pronto, começarão a agir do mesmo modo, como se Deus 
os tivesse ordenado.

10. Todas as energias emanadas por Deus pelo Espaço Infinito 
são quais inúmeros braços da Divindade Poderosa, e jamais conse-
guirão agir senão pela emissão da Vontade Divina, de certo modo 
Sua Própria Projeção.

11. Quando o homem unir seu diminuto livre arbítrio à Oni-
potência Divina — dize-me se é admissível ser ele mero expectador 
da Vontade Divina, ou se a criatura, individualmente emancipada, 
não seria capaz de operar coisas extraordinárias!”

77.	O ZELO JUSTO E INJUSTO

1. Diz Roklus: “Senhor e Mestre de todas as criaturas e coisas, 
por esta explicação maravilhosa, tudo para mim mudou de aspecto, 
pois solucionou-me segredos anteriormente insolúveis. Começo a 
compreender o que realmente é o homem, e o que lhe compete 
procurar e realizar no mundo! Deste modo, torna-se fácil cumprir-se 
Teus Mandamentos e executar-se Tua Vontade, o que nos facultará a 
conquista de tudo que Teu Amor comporta!

2. Só posso agradecer-Te, do fundo de meu coração, e tornar-
-me Teu discípulo consciencioso; tudo farei para afastar de nosso 
Instituto o que não se coadune com Teus Ensinamentos. Já começo 
a sentir dentro de mim uma força extraordinária, diante da qual to-
das as dificuldades serão afastadas na confiança em Ti, capaz de fazer 
ressuscitar todos os mortos! Qual será a consequência se minha vida 
futura for a expressão de Tua Vontade, e a que potência se elevará 
nossa Instituição quando todos os membros se tiverem unificado 
numa só vontade?! Por isso — mãos à obra! Toda demora seria peca-
do na salvação do próximo!”



Jacob Lorber

148

3. Digo Eu: “Louvável é teu zelo, que trará o resultado espera-
do; no entanto, assemelha-se ao fogo de palha, causando impressão 
de poder incendiar, em poucos minutos, a Terra toda. Sua duração 
é, porém, curta e mal se percebe onde queimara!

4. O zelo justo cresce como a luz e o calor do Sol pela manhã; 
caso surgisse numa intensidade abrasadora idêntica à da África ao 
meio-dia, seria destruidor sobre plantas e animais, experiência feita 
por qualquer lavrador.

5. Acontece, por exemplo, que durante a trovoada se projeta 
um raio solar sobre o solo, embora o firmamento carregado e a chu-
va caia — de repente as nuvens são rasgadas por uma corrente de ar, 
dando passagem à luz e ao calor do Sol. O prejuízo que produzem 
na fauna e flora é maior do que se tivesse caído forte saraiva! Dou-
-te apenas este exemplo, para provar-te ser um zelo fora de época, 
prejudicial.

6. Por isso, não queiras abater todas as árvores velhas e deterio-
radas de vossa Ordem de um só golpe, mas pouco a pouco, dentro 
duma dedicação fraternal, e ter-lhe-ás trazido a verdadeira bênção! 
Para tal fim, tornam-se indispensáveis várias conferências, acertos e 
orientações, quanto aos milagres a serem operados em Meu Nome! 
Só depois de todos terem sido levados a essa nova luz poder-se-á 
exterminar as ideias antigas com êxito completo!

7. Quando um lavrador experimentado percebe que o joio se 
espalha entre o trigo puro, ele espera até a colheita, onde manda 
separá-los, aproveitando o trigo integral, enquanto o joio é secado e 
queimado no campo para adubar o solo. Tal atitude até mesmo Eu 
classifico de justa e sábia!

8. Creia que ser-Me-á tão fácil acabar com Jerusalém e os fa-
riseus, como fiz à rocha dentro do Mar! Tal zelo, no entanto, trar-
-Me-ia maus resultados! Muito embora todos se convencessem de 
Minha Onipotência, não teriam aderido a Mim pela convicção ín-
tima, senão pelo caminho do julgamento. Ninguém se atreveria a 
uma ação qualquer, de medo e pavor, que os levariam a agir qual 
autômatos, dentro de Minha Vontade!



O Grande Evangelho de João – Volume V

149

9. Acaso seria isto o desenvolvimento do livre arbítrio, como 
dádiva principal de cada alma, e sua elevação à potência máxima do 
Poder Divino, se tal unicamente constitui a mais sublime bem-a-
venturança?”

78.	O DESENVOLVIMENTO DA VONTADE. PREJUÍZOS DO 
ZELO EXCESSIVO

1. (O Senhor): “Os próprios egoístas e as pessoas dominadoras 
dão a prova mais evidente de ser a livre vontade, e sua efetiva execu-
ção, a maior felicidade da vida. Quantos não arriscam suas posses, 
apenas para alcançarem um posto prepotente?! Quem despreza co-
roa, cetro e trono, mormente quando os pode conquistar por conta 
própria? Por que têm valor tão desmedido diante dos olhos dos ho-
mens? A resposta se acha dentro da natureza das coisas; aquele que 
ocupa o trono pode fazer uso de sua vontade livre, entre milhões de 
criaturas!

2. Os outros já se sentem felizes quando ele lhes dá incumbência 
qualquer, que também lhes faculte a função dum pequeno soberano; 
embora recalquem sua própria vontade, aceitando a do superior, eles 
assim agem somente para poderem usar duma função dominadora. 
Mormente em meio de cargos governamentais, cada qual procura 
satisfazer sua vontade, submetendo-se ao outro.

3. Que vem a ser tal felicidade comparada àquela que surgi-
rá para toda Eternidade pela união da vontade humana com a de 
Deus?! Para alcançar este ponto, compreenderás ser preciso uma 
orientação mui sábia, no desenvolvimento da vontade individual, 
por todos os estados da vida; do contrário, seria perigoso prover-se 
o livre arbítrio com poderes efetivos! A fim de capacitar a vontade 
para tanto, é preciso que o homem se encaminhe de modo próprio à 
Luz, marchando nessa trilha com todo amor e renúncia ao mundo, 
até que alcance a meta pela ação e determinação próprias. Não pode 
haver obrigação interna ou externa — ambas uma condenação — 
onde jamais um espírito consegue libertar-se; enquanto ele isso não 



Jacob Lorber

150

conseguir, não é possível se falar duma união de sua vontade com 
a de Deus!

4. Devem as criaturas ser levadas ao conhecimento de si mesmas 
e de Deus através dum sábio ensino, com toda bondade, paciência 
e meiguice; somente caracteres renitentes, que no íntimo ocultam 
maldade e perversidade diabólica, devem ser castigados pela lei, mas 
nunca por milagre punidor.

5. Convém considerar ser o criminoso também uma criatura 
que deve ser ensinada no justo emprego de sua vontade, e é bem 
possível que um demônio astucioso domine sua natureza, fazendo 
dum homem inofensivo, um verdadeiro monstro!

6. Por isso, convém reter todo e qualquer zelo exagerado, mes-
mo numa causa justa, até que tenha atingido a maturação modesta 
que se empenha em executar, com firme persistência, tudo dentro 
duma reflexão calma e amorosa, com os meios ao seu alcance, e 
isto, considerando sempre ambiente e circunstâncias do indivíduo 
em apreço.

7. Certamente compreenderás não Me agradar vosso Institu-
to em sua atual situação; mesmo se se baseasse em princípios mais 
errôneos, seria imprudente condená-lo e exterminá-lo de modo re-
pentino, como se fosse possível fazer desaparecer Jerusalém e Roma.

8. Trata, pois, de exterminar pouco a pouco os erros mantidos 
em vossa Seita, que ela e o povo simpatizante melhorarão dentro 
da Verdade! Se fosses virar, com teus colegas, tudo de cabeça para 
baixo, os confrades te classificariam de doido e perigoso, procuran-
do, por todos os meios, teu afastamento dessa Congregação por eles 
otimamente organizada, sem que tivesses oportunidade de trocar, 
despercebidamente, as fraudes pela Verdade plena.”



O Grande Evangelho de João – Volume V

151

79.	ALUSÃO DO SENHOR QUANTO À SUA ÚLTIMA CEIA E 
CRUCIFICAÇÃO

1. (O Senhor): “Tens o melhor exemplo em Minha Pessoa! 
Conheces Minha Doutrina e Sua Verdadeira Tendência Vital; sabes 
também de Meu Poder, pelo qual poderia dizimar rápida e facil-
mente toda a Terra como fiz à rocha! Neste caso, teria Eu Mesmo de 
conjecturar: Teria sido melhor não teres projetado Tua Criação, caso 
nada quisesses além dum mundo repleto de filhos queridos, dotados 
de natureza e constituição peculiares! Tudo isto, porém, existe e urge 
conservá-lo com amor e paciência, guiando-os pela Sabedoria Divi-
na, a fim de que não se perca nenhum átomo!

2. Afirmo-te serem evidentemente os fariseus e escribas, em Je-
rusalém, as criaturas mais repelentes e maldosas aos Meus Olhos; 
antes, porém, de julgá-las e mandá-las crucificar, prefiro que assim 
façam na Minha Pessoa!”

3. Dando um salto, Roklus reage: “Não, não, Senhor e Mestre! 
Isto seria estender em excesso Tua Paciência! Não é possível que o 
Reino de Deus na Terra, e muito menos no Além, venha soçobrar 
por causa dum punhado de perversos em Jerusalém! Por isso, fora 
com essa raça de víboras — e Tu, ficas!”

4. Digo Eu: “Falas dentro de tua atual compreensão! Daqui a 
três anos, teu próprio espírito te ensinará coisa diferente e melhor; 
por isso, deixemos tal assunto para prepararmo-nos à ceia. Esta 
mesa será aumentada e vós, incluindo Ruban, ao todo treze pessoas, 
nela tomareis lugar, representando o quadro de Minha última ceia 
nesta Terra!”

5. Diz Roklus: “Senhor e Mestre, por que falas de modo 
tão místico?”

6. Respondo Eu: “Amigos, muita coisa teria que vos dizer; no 
entanto, ainda não o suportaríeis! Após aquela última Ceia, o Es-
pírito Santo inundará vossos corações e levar-vos-á à plenitude da 
Verdade Viva, sabendo o motivo destas Minhas Palavras! Mas, eis 



Jacob Lorber

152

Marcus com os pratos e vossa mesa já está posta! Saboreemos com 
alegria nossa refeição!”

7. Roklus se curva respeitosamente diante de Mim, junta-se aos 
outros e diz: “Não é possível afastarmo-nos agora, pois temos de com-
partilhar da mesa dos dignitários! O Próprio Senhor assim o quer! Va-
mos, pois!” Diz Ruban: “Que papel faremos perto daqueles senhores!”

8. Responde Roklus: “Seja lá como for! Obedeceremos com 
alegria! Além do mais, sinto um bom apetite, ao ver como o jovem 
tratou com carinho de nossa mesa!”

80.	RAPHAEL, O “GLUTÃO”

1. Todos se encaminham à mesa determinada, fazem três re-
verências diante do grupo selecionado, e Raphael lhes indica seus 
lugares, sentando-se como décimo quarto à mesa. Diante de si 
Roklus depara com seu prato predileto, consistindo de carneiro as-
sado acompanhado de laranjas maduras, e não compreende como 
era possível saber-se, na cozinha, dessa sua preferência. Lembra-se, 
porém, em que companhia se acha e aceita tudo como natural. De 
modo idêntico, cada um dos treze convivas é servido daquilo que 
mais aprecia; somente Raphael se entretém com oito grandes pei-
xes, bem preparados, que rapidamente são ingeridos. Roklus, não se 
contendo, pergunta com amabilidade como isto lhe é possível e se 
ainda poderia comer algo mais.

2. Sorri o anjo: “Como não? Poderia ingerir dez vezes mais, sem 
o menor esforço; entretanto, estou satisfeito!”

3. Diz Roklus: “Teu estômago deve ter sido dilatado na infân-
cia, do contrário não se explicaria o fenômeno! Acaso poderás me 
ajudar a terminar com o carneiro? Satisfaço-me com a oitava parte!” 
Tirando um quarto para si, Roklus entrega o resto ao anjo, que o faz 
desaparecer no mesmo instante. Isto excede a paciência de Roklus, 
que exclama: “Não é possível, de modo natural, o que acabo de ver! 
Não me refiro aos peixes; tens de explicar como consegues devorar 
um carneiro, inclusive os ossos!”



O Grande Evangelho de João – Volume V

153

4. Diz o anjo: “Ora, dá-me uma pedra, e ficarás surpreso!” 
Roklus assim faz, enquanto Raphael leva a pedra à boca, onde desa-
parece! O grego e seus companheiros ficam horrorizados, e ele diz: 
“Amigo, é um tanto perigoso a pessoa sentar-se à mesa contigo, pois 
poderias ter ensejo de devorá-la! Tua voracidade anormal nos assus-
ta, conquanto não seja de nossa conta; todavia, não pretendemos 
assistir a outros excessos, ouviste?”

81.	INDIVIDUALIDADE DE RAPHAEL

1. Diz Raphael: “Meu amigo, falas deste modo por não me 
conheceres; do contrário, acharias meu apetite tão natural quanto 
o teu, que saciaste apenas com um quarto do carneiro! Sou, tanto 
quanto tu, criatura, dotada de todos os sentidos e órgãos; meu cor-
po, porém, é diverso, por ser imortal. Não te é possível, como alma e 
espírito, despir o teu físico e dissolvê-lo rapidamente num elemento 
espiritual. Para mim, isto é fácil, porquanto sou puro espírito, não 
obstante apresentar um corpo, aparente; tu, no entanto, és apenas 
matéria e muito terás de lutar para começares a sentir tua alma, 
amadurecida e livre.

2. A fim de assimilares o alimento, teu corpo necessita de tem-
po e nem te apercebes da maneira pela qual se dá esta transformação, 
pois desconheces a construção orgânica, nas menores funções. Para 
mim, não existe coisa mais nítida do que cada átomo, tanto do meu, 
quanto de teu corpo. Tenho de formar e conservar meu corpo atual 
de átomo a átomo, de nervo em nervo, de fibra em fibra e de mem-
bro para membro; tu, entretanto, desconheces a constituição origi-
nal de teu físico, e quem o desenvolve e conserva constantemente.

3. O teu é gerado, nascido e desenvolvido afora teu conheci-
mento e vontade; o meu é criado dentro de minha noção e querer! 
Tua consciência da vida é mais um sono, e teu saber, assimilar e dese-
jar, um sonho! Eu, porém, acho-me na vida mais lúcida e verdadeira 
da Perfeição do Dia Eterno! Eu sei o que falo, conhecendo sua ori-
gem verdadeira e profunda; tu, até mesmo desconheces como e por 



Jacob Lorber

154

que surgem teus pensamentos! Assim sendo, também sei do motivo 
por que preciso de mais alimento que tu e teus colegas em conjunto, 
enquanto caminho entre os mortais. Época virá em que assimilarás 
tudo isto, que no momento não te poderia explicar melhor.

4. Tua suposição de querer eu devorar-te, qual lobo ou hiena, 
é bem tola! Penso terem minha educação espiritual e evidente sa-
bedoria provado coisa diversa! Sou capaz de assimilar não só uma 
pedra; sim, teria poder de sobra para executar essa manobra com 
montanhas inteiras, e até corpos cósmicos! Caso meu poder fosse 
acompanhado de tolice, eu agiria dentro dum ímpeto inconsciente 
— e vossa existência correria perigo! A Eterna Sabedoria de Deus, 
Causadora de minha natureza, ordena-me, antes de tudo, a con-
servação de todas as coisas criadas pela Sua Onipotência, das quais 
nem um átomo se pode perder, porquanto a Vontade Divina e Sua 
Visão Onipresente abrangem e penetram o Imenso Espaço Infinito. 
É, portanto, tola a tua preocupação com minha suposta voracidade! 
Assimilaste alguma coisa de minhas palavras?”

5. Diz Roklus: “Não posso afirmá-lo; concluo, no entanto, não 
ser preciso eu temer tua presença — e isto já é algo! Onde, porém, 
depositas tais massas? Acaso tens estômago de avestruz, capaz de 
digerir as pedras mais duras? Seja como for, és um ser curioso!

6. Falam os judeus de certos mensageiros celestes; gregos e ro-
manos mencionam os gênios e semideuses; farás parte duma dessas 
categorias? Tua aparência é mui delicada e sutil para ser humana, e 
já atraíste minha atenção anteriormente, sentindo que ora apresen-
tavas uma individualidade, ora outra; no fundo, és o reflexo patente 
duma Entidade Suprema, proporcionando-te forma, consistência, 
sabedoria e poder, por determinado tempo. Uma vez que Ela não 
mais necessita de ti, tua existência terá chegado a um término.”

7. Diz Raphael: “Chegaste bem perto da verdade, com exceção 
de minha desintegração; pois muito antes que um planeta girasse e 
iluminasse pelo Espaço Infinito, já era eu servo perfeito do Espírito 
Sublime de Deus! Ainda sou o mesmo e o serei para sempre, se bem 
que talvez algo modificado através do Exemplo dado pelo Senhor, 



O Grande Evangelho de João – Volume V

155

que todos os espíritos, os mais perfeitos, terão de seguir. Entretanto, 
permanecerei o que sou, apenas em maior perfeição, razão pela qual 
me integrei nesta escola preparatória da vida material, pela Graça do 
Senhor. Já me compreendeste melhor?”

8. Diz Roklus, arregalando os olhos: “Ah, sim! Bem! É isto mes-
mo! Tal qual eu imaginava! És um espírito celeste temporariamente 
incorporado, a fim de servires ao Senhor da Glória e executares Sua 
Vontade! Isto estabelece uma diferença colossal entre nós, e não mais 
é possível falar-se contigo!” Indaga Raphael: “Por quê?”

9. Com feição séria, o grego responde: “Tua sabedoria ilimita-
da dar-te-á explicação mais precisa do que eu; como, porém, exiges 
uma resposta dum pobre mortal, sou obrigado a me externar, mui-
to embora saibas de antemão o que direi! Ouve-me, pois: Existem 
nesta Terra condições de vida que dificilmente se harmonizam; haja 
vista um montão de areia ao lado do Ararate; uma pocilga perto do 
Palácio Imperial em Roma; uma casa de lesma junto de uma pirâ-
mide etc. No entanto, ainda são mais admissíveis do que a relação 
entre nós! De que vale meu pronunciamento? Pois tudo que falo já 
o sabias, palavra por palavra! Não falo, no entanto, por tua causa, 
senão por mim e meus colegas, a fim de que saibam meu ponto de 
vista. Deste modo me harmonizo com eles, enquanto não te podes 
polarizar conosco.

10. De acordo com as Escrituras judaicas, és um dos maiores 
anjos no Céu; ao passo que nós ainda beiramos o berço, e muito nos 
falta para alcançarmos a maturação espiritual. Por isto, pedimos-te 
que te afastes, porquanto tua presença redunda em nossa completa 
nulidade! Nada lucrarás conosco, nem nós contigo no que diz res-
peito à tua individualidade e poder!”

82.	O PODER MILAGROSO DE RAPHAEL

1. Diz Raphael: “O fato de eu me encontrar em vossa com-
panhia não é minha vontade, senão a do Senhor, que não só nós, 
anjos, mas todos os seres têm de obedecer. Existe somente uma pe-



Jacob Lorber

156

quena diferença: seguirmos a Sua Vontade não como ignorantes, e 
sim conscientemente — enquanto todas as criaturas Lhe obedecem 
cegamente. Além disto, aceitei a Vontade do Senhor de modo pleno, 
não obstante possuir eu, como espírito, vontade independente; vós, 
porém, mal reconhecestes a Existência de Deus. É, pois, impossível 
mencionardes o Conhecimento da Sua Vontade, que assimilareis 
apenas pela leitura daquele Livro por mim compilado e entregue.

2. Se, deste modo, vos integrardes da Vontade Divina, aceitan-
do-A em vossos corações e pondo em prática os Ensinamentos, não 
mais haverá diferença entre nós; pelo contrário, sereis capazes de 
realizações mais grandiosas, porque já encarnastes, condição que me 
cabe efetuar mais uma vez, onde terei trocado minha função de servo 
divino em filho de Deus. Preferiria ser o que sois; todavia, tenho de 
respeitar os Desígnios do Pai, no tocante ao ‘como, que e quando’!

3. Não o exijo, muito embora o deseje; sou imensamente feliz 
e só posso cantar Glórias Àquele Que aceitou, como Homem, a 
encarnação para transformar todas as criaturas desta Terra e todos os 
habitantes dos Céus em filhos Seus; isto é, caso estes o queiram e pe-
çam tal Graça ao Senhor! Pois também nos Céus inúmeros corações 
palpitam por Ele, e são atendidos em seus desejos.

4. Não te esqueças, porém! Quanto mais tiveres aceito pelo co-
ração a Vontade Divina como norma de tua vida, tanto mais pode-
rosos serão os efeitos de tua vontade aplicada!

5. Conhecimento e louvor da Divina Vontade de nada adian-
tam; pois tudo isto é apenas um aplauso fútil a respeito dum acon-
tecimento maravilhoso; reconheces o Bem, a beleza e a sublimidade, 
e sabes que emanam do conhecimento e da vontade dum artista. 
Suponhamos que também tivesses a mesma noção, sem contudo 
possuíres a vontade do artista; acaso poderias realizar algo apenas 
pela noção? Ou, se fosses capaz da vontade do outro, sem teres al-
cançado sua compreensão e destreza, através de muita dedicação e 
zelo — poderias fazer o mesmo que ele?

6. Afirmo-te serem precisos verdadeiro conhecimento, vontade 
inabalável provinda de Deus e grande prática na execução da mes-



O Grande Evangelho de João – Volume V

157

ma! Em tal caso, poderias dizer a u’a montanha: Atira-te no mar 
profundo! — que isto se fará! Pelo conhecimento e pela vontade 
firme, apenas, nada ou pouco se conseguirá! A prática da Vontade 
Divina dentro do coração se atinge somente pelo puro amor a Deus 
e ao próximo; este amor, unicamente justo, cria na alma uma fé viva 
e uma confiança firme, sem a qual o homem mais evoluído nada 
conseguirá.”

83.	PERFEIÇÃO DA VIDA E PODER MILAGROSO, 
ALCANÇADOS PELO AMOR A DEUS E AO PRÓXIMO

1. (Raphael): “Se, por exemplo, quiseres restituir a um cego a 
luz dos olhos pelo poder da Vontade Divina em ti, no entanto ali-
mentas pequena dúvida quanto ao êxito — já terás feito tudo para 
o insucesso. Se, porém, te empolgares pelo amor a Deus, este fogo 
sublime do amor e da vida não somente vivificará tua alma, mas 
irradiar-se-á espiritualmente além de tua esfera psíquica por um po-
der irresistível, agindo de modo concentrado, quando, com toda 
sabedoria e prudência, tua vontade sublimada tiver atingido um 
necessitado. O cego, sendo alcançado por esta tua força espiritua-
lizada, onde se torna o centro do Poderoso Amor na Luz e no Fogo 
do máximo Amor e Vida de Deus, a morte terá de recuar, portanto 
também será afastada dos olhos isentos de luz, portanto mortos, 
assim como o corpo morre sem respiração e pulsação. Desta forma, 
se torna possível a ressurreição de alguém, uma vez que a Vontade 
Divina e Sua Sabedoria em teu coração não sejam contrárias a que 
se dê este milagre; basta projetares teu amor a Deus sobre o falecido, 
que retornará à vida.

2. Tal coisa demanda um esforço concentrado e prática cons-
tante; deve o coração submeter-se ao máximo, de sorte a se poder 
atirar a cada momento na Plenitude do Amor a Deus. Isto alcan-
çado, o homem é perfeito, e tudo o que deseja terá de acontecer, 
dentro da Vontade de Deus! Adestrado desta forma e querendo criar 
um mundo, ele terá de surgir pela tua vontade submetida a Deus e 



Jacob Lorber

158

pelo poder do Amor Divino, cuja Plenitude transforma teu coração 
num poderoso fogo de vida, e tua aura exterior numa luz fortíssima 
e de ação vital. O que então teu conhecimento vindo de Deus ex-
puser à tua vontade, concatenar-se-á numa forma por ti elaborada e 
aceita através da substância de tua poderosa luz emanada pelo amor 
— e, em poucos minutos, o mundo surgirá diante de ti, podendo 
fixá-lo e conservá-lo — caso estiveres no pleno poder da Vontade e 
do Amor de Deus!

3. Naturalmente, não podes, desde o início, alcançar a posse 
plena da Vontade Divina se não tiveres aceito Deus em teu coração, 
através dum amor puro e verdadeiro, que exclua toda e qualquer 
outra inclinação pessoal; pois se Deus não estiver em ti de modo 
íntegro, Ele também não poderá agir de modo pleno.

4. Amá-Lo sobre todas as coisas não é tão fácil como pensas! 
Antes de tudo, é preciso uma conduta de vida impecável, dentro 
das Leis de Moysés; quando essa conduta for viciada por toda sorte 
de pecados, as energias indispensáveis à vida sofrerão dano, porque 
estão integradas na matéria, que as aniquila.

5. A criatura desta forma aleijada não pode amar Deus com 
todas as suas energias, que na maior das vezes estão exterminadas 
por dois terços. Torna-se necessária a completa renúncia de todas as 
suas tendências e hábitos, para vivificar as forças perdidas e, pouco 
a pouco, integrar-se no possível amor a Deus — coisa não fácil para 
a criatura mundana!

6. Pois se alguém de plena saúde já sente dificuldade ao galgar u’a 
montanha, quanto mais um artrítico que, nas planícies, mal consegue 
locomover-se com muletas. Se mesmo assim tivesse a firme vontade 
de alcançar o cume, necessitaria dum guia forte e cheio de saúde que o 
amparasse — e assim lucraria muito pelo empreendimento realizado.

7. À medida que subisse, aumentariam seu esforço e suor, que 
no entanto libertariam das toxinas os membros entrevados, vivifi-
cando as células amortecidas e atingiria o pico após dias de marcha 
exaustiva, porém completamente curado. Que resolução fantástica 
não seria a um reumático subir o Ararate! Contudo, ainda seria mais 



O Grande Evangelho de João – Volume V

159

fácil do que a escalada da cordilheira espiritual, isto é: humildade 
plena e total renúncia!

8. Isto te causa admiração e pensas serem problemáticas as pro-
babilidades da perfeição completa nesta Terra, e nada se poder fazer 
por milagres! De certo modo tens razão; nesta época, porém, exis-
tem os guias competentes, e com sua ajuda não será difícil deixar-se 
levar, como aleijado da alma, ao pico mais alto do Ararate espiritual.

9. Agora é fácil, para todos de boa vontade, integrarem-se na 
perfeição da Vida; pois o Senhor achou por bem não só convocar, 
nesta época, os guias fortes dos Céus para prepararem e conduzirem 
as criaturas, mas Ele Mesmo encarnou e veio para curar os artríticos 
e demonstrar Sua Vontade Divina, ensinando-lhes o amor a Deus e 
ao próximo.

10. Ninguém mais poderá alimentar dúvidas quanto à Vonta-
de de Deus, e também saberá da maneira pela qual deve amá-Lo, 
purificando assim o seu coração. Os caminhos são claramente de-
monstrados, e quem quiser palmilhá-los não se perderá. Em tempos 
vindouros, será mais difícil a criatura harmonizar-se com a Vontade 
Pura de Deus; pois, ao lado dos profetas justos, surgirão os falsos, 
operando milagres comuns a vós, incutindo assim noções errôneas 
de Deus e de Sua Vontade. Isto provocará grande atribulação entre 
os homens, e ninguém poderá se tornar guia seguro de outrem, por-
quanto todos se dirão possuidores da Verdade. Todavia, os que assim 
gritarem estarão na plena mentira!

11. O Senhor, no entanto, inspirará, de tempos em tempos, 
Seus servos destinados a indicarem a Vontade de Deus aos de boa 
índole, conforme ora agimos convosco. Felizes os que viverem de 
acordo; pois conseguirão aquilo que vos é facultado de modo tão 
simples. A ação milagrosa será reduzida; pois o Espírito do Senhor 
ensinará aos Seus filhos a devida precaução, a fim de evitar o desafio 
dum verdadeiro exército de falsos profetas, onde seria preciso lutar 
com a espada contra o inferno.

12. Os verdadeiros profetas serão pelo Senhor inspirados em 
completa solidão, e eles não farão alarde de sua incumbência. Todos 



Jacob Lorber

160

os que fizerem propaganda de sua condição privilegiada não serão 
donos da Verdade e do Verbo Divino.

13. Os profetas verdadeiros serão capazes de operar milagres, 
sem que o mundo algo venha a saber, senão os verdadeiros amigos 
de Deus para o seu próprio conforto.

14. Atualmente se dão milagres por causa dos judeus e pa-
gãos empedernidos, a fim de que ninguém possa afirmar não ha-
ver tido provas durante a Revelação desta Nova Doutrina Celeste. 
Posteriormente, as criaturas procurarão mais a Verdade plena, de-
clinando dos milagres, dos quais os sábios afirmam não ser pos-
sível pintar-se o branco de preto, e a Verdade continuar Verdade, 
sem milagres.

15. Disto deduzirás não ser eu um monstro em virtude de meu 
apetite incomum e tampouco existir diferença tão enorme entre nós, 
como julgavas; pelo contrário, encontramo-nos quase no mesmo 
grau, porquanto tua encarnação é um privilégio, que por ora não 
me assiste. Acaso ainda faço, perto de ti, papel de elefante junto ao 
mosquito? E devo realmente afastar-me, ou posso, como décimo 
quarto, ficar entre vós como professor?”

84.	A IMPORTÂNCIA DA FILIAÇÃO DIVINA NESTA TERRA

1. Diz Roklus, cujo coração começa a palpitar pelo anjo: “Oh, 
fica, fica! Se quiseres, poderás devorar um planeta diante de nós, 
que isto não diminuirá nosso amor, nem aumentará o medo de ti; 
sabemos quem és e o que lucramos contigo.

2. Agora mudemos de assunto! Embora saiba seres ciente do 
que vou falar, externar-me-ei por causa de meus colegas: não seria 
possível te tornares membro de nosso Instituto, ao menos pelo tem-
po que necessitamos para alcançar a perfeição da vida, indispensável 
para socorrermos a Humanidade?!”

3. Diz Raphael: “Por enquanto isto não pode ser, em virtude de 
outros compromissos com o Senhor e as criaturas. Mas, num caso 
de necessidade, estarei em vosso meio como se me tivesses chamado. 



O Grande Evangelho de João – Volume V

161

Além disto, tendes a promessa do Senhor em poderdes agir em Seu 
Nome — mais Poderoso que incontáveis arcanjos idênticos a mim! 
Apoiai-vos neste Nome que Se chama: Jesus — Força de Deus — e 
as montanhas recuarão, tempestades e tufões se acalmarão, na hi-
pótese ser tal vossa conduta a terdes mérito para tanto. Pois Este é 
o Nome Verdadeiro de Deus em Seu Amor Eterno, diante do Qual 
tudo se curva no Céu, na Terra e debaixo da mesma!

4. Não me refiro ao solo deste planeta, uma esfera como outra 
qualquer e toda ela feita de continentes, montanhas, lagos e mares; 
tampouco falo do interior do mesmo, em si um organismo animal 
de colossal proporção, destinado ao desenvolvimento da vida natu-
ral dum corpo cósmico; sob a expressão ‘debaixo da Terra’ aponto o 
estado moral dos racionais providos de instinto, nos inúmeros ou-
tros planetas habitados; tais criaturas têm apenas finalidade reduzi-
da, comparada à vossa.

5. Pertencem também ao Infinito Todo e representam, de certo 
modo, os elos duma corrente; vós, porém, sois os elos, pela finalida-
de de verdadeiros filhos de Deus, a carregarem com Ele e conosco 
a Infinita Criação Total! Por esta razão vos classifiquei acima desta 
Terra, logo a seguir de nós, habitantes dos Céus!

6. Se considerardes isto a fundo, deveis tanto mais respeitar o 
Nome do Altíssimo de Eternidades, concluindo ser Deus vosso Pai e 
vós, Seus filhos; se assim não fosse, acaso teria Ele descido dos Céus 
junto de vós, educando-vos, Pessoalmente, para finalidades grandio-
sas, que desde sempre previu e destinou aos Seus filhos?!

7. Por isto, regozijai-vos, sobretudo ter o Pai Eterno vindo jun-
to de vós, a fim de vos tornar aquilo para que fostes determinados 
desde sempre! Se sois, portanto, indiscutivelmente Seus filhos e Ele 
ter vindo sem O chamardes, Ele, a partir de agora, fá-lo-á tanto 
mais certo quando Lhe pedirdes cheio de amor: Pai, Querido Pai, 
vem! Necessitamos de Ti! — Esta promessa já vos foi dada, vinda de 
Sua Boca e Seu Coração, e não necessito repeti-la. Podeis, por isto, 
renunciar à minha pessoa em vosso Instituto; pois onde o Senhor 
Mesmo age, Seus Mensageiros Celestes são dispensáveis.



Jacob Lorber

162

8. Se, além disto, me desejais entre vós como amigo, basta 
chamardes e eu estarei presente, caso permanecerdes no Amor e na 
Ordem de Deus! Se algum dia abandonardes esta Ordem por con-
siderações mundanas, não viria, ainda que me chamásseis mil vezes, 
e o Próprio Nome Poderoso do Pai seria sem efeito! — Caso ainda 
tiverdes uma dúvida, pronunciai-vos, que sereis orientados!”

85.	GRADUAÇÕES NO REINO DOS ESPÍRITOS DA NATUREZA

1. No momento em que Raphael concede a Roklus e seus ami-
gos prosseguirem nas indagações, levanta-se, de súbito, um vento 
forte do Mar, experimentando sua força nas ricas tendas de Ouran, 
à beira da praia. Ouve-se também o crocitar duma quantidade de 
grous, a voarem em grande confusão.

2. Os navios novos, ancorados no cais recém-criado, também 
começam a estalar com forte ruído, pois o vento, muito embora o 
tempo claro, torna-se sempre mais violento, e Cirenius Me diz: “Se-
nhor, se esta ventania continuar, seremos obrigados a nos mudar! Os 
grous agitados nada de bom anunciam; devem ter sido assustados, 
do contrário não teriam abandonado seus ninhos! Que frio! Não 
seria melhor entrarmos?”

3. Digo Eu: “Enquanto estiver convosco, não precisais temer 
vento, frio e aves barulhentas! Existe uma quantidade de espíritos da 
Natureza não destilados que, em determinadas épocas, se manifes-
tam em sua espécie, a fim de se capacitarem a uma esfera superior 
de atividade.

4. Tais períodos de transmutação têm sempre aspecto tempes-
tuoso, e são tão indispensáveis à conservação e reprodução, como 
necessitas da respiração para manteres tua vida física. Após rápida 
caminhada, terás excitado os elementos de tua carne, que se unem 
e passam a um grau mais alto de sua existência; em compensação, 
os graus abaixo ficam, de certo modo, inativos, e caso não fossem 
imediatamente ocupados por novos elementos, perderias os sentidos 
num estado contínuo e rápido de inércia, até caíres morto.



O Grande Evangelho de João – Volume V

163

5. Vê, pela luz e o calor diários, miríades de elementos da Na-
tureza, libertos da matéria, passam ao reino vegetal e animal num 
grau mais alto e num excesso de temperatura, às vezes em número 
maior do que podiam se libertar da matéria bruta, em sua evolu-
ção primitiva. Isto notarás pela paralisação e inércia, onde a flora se 
apresenta murcha e até mesmo seca. O motivo disto é que o número 
dos elementos a ingressar num grau superior é maior do que os que 
puderam ocupar seus lugares numa ação contínua.

6. Dá-se mais ou menos o que ocorre com um rio, que nada 
mais é senão um acúmulo fluente de milhares de fontes pequeni-
nas. Se te fosse possível secar as quinhentas mil fontes do Eufrates, 
encontrarias o seu leito vazio, e em breve completamente seco. Na 
realidade, um elemento impulsiona outro, e somente no homem 
completo todos os espíritos da Natureza surgidos da matéria en-
contram seu destino final, isto é: no que diz respeito à alma e es-
pírito; a carne é e será matéria por muito tempo e, finalmente, se 
desintegrará em variadas formas de vida, que novamente subirão até 
alcançarem sua meta.

7. Refletindo sobre isto, não te admirarás deste vento impetu-
oso, tampouco do crocitar das aves, que já se acham num grau de 
inteligência mais apurada e são as primeiras a observar serem poucos 
os elementos primitivos a se integrarem nelas.

8. O calor de hoje projetou grande quantidade destes espíritos, 
mormente nesta parte da Terra, provocando carência importante e 
sensível nas partes inferiores; em compensação, deu-se um verdadei-
ro acúmulo de elementos da Natureza no Nordeste pelo dia de hoje, 
de ontem e anteontem. Na zona onde foram projetados e libertos, 
não podem cogitar de pouso, por isto afluem aos terrenos despro-
vidos de elementos. As aves de arribação, especialmente os grous, 
possuem um sentido extraordinariamente apurado e sensível neste 
ponto, e são as primeiras, entre todos os animais, a perceberem tanto 
o acúmulo quanto a carência dos elementos primitivos; ficam in-
quietas, esvoaçam, e cada uma procura camadas no ar onde encontre 
a abundância, que absorve por forte respiração, manifestando, pelos 



Jacob Lorber

164

gritos, ter encontrado o que precisava. O crocitar é prova de agrado, 
mas também de mal-estar.

9. Este vento, que durará uma hora, vem do Nordeste e é sa-
turado dos elementos primitivos de que aqui carecem, e que os 
químicos chamam de oxigênio. A frescura a ninguém prejudica, 
porquanto anima e fortalece, de modo agradável, nossos membros 
cansados. Em seguida, todos estareis alegres e satisfeitos, apreciando 
pão e vinho.”

86.	A NATUREZA DO DIAMANTE E DO RUBI

1. Inteiramente satisfeito com esta explicação, Cirenius indaga 
pelos núbios, cuja falta lhe ocorreu há muito tempo, e Eu lhe digo: 
“Partiram há uma hora atrás, providos do necessário, e já se acham 
bem distantes. Deixei que assim acontecesse por causa dos essênios, 
que não vacilariam em convidar alguns núbios para o seu Instituto, 
considerando seu poder milagroso. Teriam, deste modo, impedido 
o Bem que pretendo com essa Seita. Raphael assumiu o papel de al-
guns que Roklus de pronto teria conquistado; assim foi ele entretido 
pelo anjo, que ainda o mantém numa controvérsia em seu benefício, 
a bem do Instituto e da Humanidade sofredora!”

2. Diz Cirenius: “Sinto a ausência de Oubratouvishar, verdadei-
ro compêndio de saber humano, e tinha vontade de assistir sua che-
gada a Memphis, onde certamente tudo relatará a Justus Platônicus!”

3. Digo Eu: “Tens razão; será fielmente transmitido ao sábio o 
que aqui ocorreu; essas pessoas têm forte memória, e principalmen-
te desconhecem mentira e subterfúgio. Por isto, nada ocultarão ao 
chefe de Memphis. Além do mais, tens dele uma lembrança deslum-
brante e valiosa no grande diamante. Já que o mencionei, explicar-
-te-ei suas particularidades: possuindo essa pedra uma superfície ex-
tremamente polida, desenvolve-se constante fogo eletromagnético, 
ou expressando-Me dentro de tua atual compreensão: uma quanti-
dade de elementos da Natureza de qualidade mais nobre se agrupa, 
em grande movimentação, rodeia-o por todos os lados, produzindo 



O Grande Evangelho de João – Volume V

165

por tal constante atividade um especial fulgor na superfície, o que 
lhe dá valor tão considerável aos olhos do homem.

4. Valor quase idêntico tem o Urim (Rubi), derivado do dia-
mante; apenas é este um conglomerado dificilmente solúvel de inú-
meros elementos inteligentes da Natureza, motivando sua dureza 
excessiva — enquanto o rubi é um acúmulo de espíritos de atração, 
ou seja: de amor. Por tal motivo é ele vermelho, menos duro e em 
sua superfície, mormente quando bem polido, agrupa-se grande 
quantidade de elementos amorosos, produzindo especial fulgor que, 
até mesmo numa noite escura, é visível como fraca incandescência.

5. Se pendurares no peito estas duas qualidades de pedras, pro-
vocarás uma polarização mecânica entre elementos inteligentes e 
amorosos em tua própria esfera exterior de projeção; são eles ativa-
dos pelo aroma de tua aura, e produzem em tua alma luz mais forte, 
onde as partículas inteligenciadas dos elementos da Natureza provo-
cam um reflexo espelhante, fazendo com que a alma, de momento, 
penetre num saber mais profundo, tornando-se clarividente.

6. Por este motivo, ordenou Moysés ao sumo sacerdote, através 
de seu irmão Aaron, o uso de placas de Thummim e Urim durante 
o ofício religioso, capacitando-o a predizer.

7. De agora em diante, o verdadeiro amor a Deus e sua sabedoria 
tomarão lugar das referidas placas, numa forma mais elevada e viva; 
dei-te esta explicação apenas para enriquecer o teu conhecimento.”

87.	AS JOIAS DOS SOBERANOS

1. (O Senhor): “Tal particularidade e efeito poderiam ser alcan-
çados com outras pedras, caso fosse possível levá-las a um polimento 
para tal finalidade. Cientes disto, os velhos egípcios, sábios e faraós 
usavam-nos sobre o peito e na cabeça, cravejados em aros de ouro.

2. Quem, naquela época, usasse tais pedras era pelo povo con-
siderado patriarca ou sábio; portanto, tinha o uso de joias reais um 
motivo verdadeiro e genuíno; hoje em dia, representa apenas a os-
tentação fútil da riqueza terrena, do orgulho, da luxúria, do egoísmo 



Jacob Lorber

166

e do domínio condenável. Não obstante os imperadores, reis, prínci-
pes e militares se enfeitem com esses antigos emblemas da sabedoria 
— nada de verdadeiro apresentam! Razão por que aquilo que na an-
tiguidade era virtude principal tornou-se, hoje, vício preponderante!

3. Do mesmo modo, era a regência uma qualidade de destaque, 
pois o número de pessoas sábias e experimentadas não era excessivo, 
e quem fosse incumbido de governar um país assumia encargo pesa-
do e, além disto, era orientador e conselheiro de milhares!

4. Ninguém se empenhava para conseguir tal cargo e o povo, 
convencido da necessidade dum guia inteligente, construía-lhe um 
palácio deslumbrante, ornamentando os aposentos de várias pedras 
preciosas, ouro, pérolas e conchas magníficas, e provia o regente de 
todo conforto, aceitando sua palavra como lei. Nisto se baseia até 
hoje a especial projeção dos dignitários — apenas com a grande 
diferença: Antigamente, o rei não necessitava de armas, pois bastava 
sua palavra.

5. Seus conselhos e desejos eram prontamente executados, com 
boa vontade e amor de todos. Caso alguém achasse um tesouro ou 
produzisse algo artístico, entregá-lo-ia ao rei. O critério dos antigos 
chegou ao hábito sábio de ofertar tudo ao regente que pudesse au-
mentar sua sabedoria, pois esta representava a ordem e a felicidade 
dos povos!

6. Tudo isto, porém, desapareceu; e, no lugar da antiga virtude, 
implantou-se a pior mentira da Humanidade. Onde estão os pa-
triarcas? Ó Babel, imensa meretriz do mundo, empestaste a Terra! 
Por isto, Eu vim para salvar as criaturas da antiga herança, impondo 
u’a maldição a todos os tesouros da Terra, e abençoando os corações 
de boa vontade.

7. A partir de agora, Meu Verbo será a primeira pedra preciosa 
dos homens, e Minha Doutrina — ouro puro e verdadeiro; cada 
coração, um palácio genuíno e um templo vivo; uma vez que es-
teja pleno do puro amor a Deus, donde resulta o afeto ao próxi-
mo, aquele cujo coração comportar maior amor será verdadeiro rei 
no Meu Céu!



O Grande Evangelho de João – Volume V

167

8. Por isto, nem o dinheiro, tampouco o diamante mais polido, 
ser-vos-ão mais úteis para a coroa da vida do que Meu Verbo e a ação 
que ensina! De hoje em diante, matéria alguma deve ter valor para 
vossos corações, senão unicamente Minha Palavra e a livre e espon-
tânea ação que ela aconselha!

9. Bem podem imperadores e reis se enfeitarem com as joias 
antigas; querendo ser sábios e poderosos, não devem considerá-las, 
e dar apenas valor à Minha Palavra! Os que assim não fizerem serão, 
em breve, sitiados por muitos adversários!

10. Quem der valor às pedras preciosas e ao ouro, que o faça 
em suas qualidades especiais, baseadas em sua natureza e realidade, 
nunca porém no valor imaginativo, que representa mentira!

11. Se um regente mandasse forrar as paredes de sua sala de 
estar com placas de ouro polido, a fim de conseguir um estado vi-
sionário e profético pela influência dos espíritos da Natureza que se 
originam da luz e se acumulam no ouro, mormente em sua super-
fície luzidia, percebendo muita coisa em seus difíceis negócios de 
Governo impossíveis de serem descobertos por qualquer espião — 
ainda agiria bem; pois este metal contém esse poder, no que consiste 
seu real valor.

12. Naturalmente, tal ornamentação teria de se basear num 
conhecimento claro e compreensivo, e nunca somente em boatos, 
inclinando-se à superstição. Por isto recebeu o homem a razão, de 
Deus, para analisar tudo e certificar-se do verdadeiro motivo, e 
só então conservar o Bem e o útil na melhor intenção para todos. 
Quem assim age, fá-lo dentro de Minha Ordem, e nunca se desviará 
em suas ações.

13. Se, porém, alguém, fundamentando-se em comentários e 
na fé cega, de certo modo superstição, determinasse tal organização 
em seu aposento, também haveria de sentir alguns efeitos, sem saber 
de sua origem e de seu raio de ação, e quais seus limites. Tal homem 
consideraria — de acordo com a formação de sua vida originária, 
que lhe faculta a receptividade de tais influências sutis — suas fan-
tasias fúteis e materiais e imaginações de vários matizes como efei-



Jacob Lorber

168

tos de espíritos da Natureza, elevando-se a profeta tremendamente 
falso, produzindo graves erros, mormente se tem em mãos os meios 
violentos, como soberano. Em tal caso, se tornam fáceis milhares de 
desvios condenáveis.”

88.	FÉ E RACIOCÍNIO

1. (O Senhor): “Por esse motivo, jamais deve um adepto de Mi-
nha Doutrina aceitar algo levianamente, sem exame rigoroso. Só de-
pois de ter conseguido em tudo noção e convicção integrais convém 
aceitar o Bem e a Verdade como base fundamental de sua conduta; 
deste modo, obterá resultados tais que com justiça poderão ser clas-
sificados como vindos do Céu.

2. Sou o Senhor e Mestre de Eternidades e Me reconheceis 
como Tal; muito bem poderia afirmar ser isto ou aquilo certo ou 
errado, preto ou branco — e Me acreditaríeis, sabendo no vosso 
íntimo Quem Sou. Acaso seria justa esta fé autoritária? Mas quem 
poderia alegar ter Eu jamais exigido ação idêntica? Exijo fé, mas não 
cega e inconsciente, senão uma inteiramente viva! Transmito-vos 
verdades que o mundo jamais sonhou; no entanto, não pergunto: 
Credes?, mas: Ter-Me-eis compreendido? E caso digais: Senhor, este 
e aquele ponto não nos são claros!, prossigo na Minha Explicação, 
com os meios a Meu alcance, até que a tenhais assimilado em suas 
bases — e só então dou outro passo.

3. Com facilidade poderia transmitir elucidação tal, que faci-
litasse a cada um plena compreensão de modo imediato; conheço-
-vos, entretanto, e sei o quanto podeis assimilar de momento, per-
mitindo que a semente germine e crie raízes, e Me limito a isto, até 
que possais compreender algo novo; dou-vos o tempo necessário 
para analisardes o Ensinamento recebido!

4. Eu Mesmo vos recomendo: Examinai tudo e conservai o 
Bem e a Verdade! Agindo Eu deste modo — quanto mais a vós 
cabe tal atitude, porquanto não podeis penetrar os pensamentos do 
próximo, como Eu!



O Grande Evangelho de João – Volume V

169

5. Jamais reclameis uma fé cega, porém explicai sempre sua 
base! Caso o outro não for capaz de assimilá-la pelo intelecto, não 
desanimeis em conduzi-lo, degrau por degrau, com todo amor e 
paciência, até que possa compreender o ensinamento; pois nunca 
alguém se deve tornar vosso discípulo em Meu Nome dentro da 
ignorância! Transmitindo-vos Eu uma Luz clara e Vida Plena, nunca 
deveis ser apóstolos da ignorância e da morte!

6. Quem procura há de achar; quem pergunta e pede deve rece-
ber resposta clara; e quem bater à porta trancada deverá ser recebido!

7. Não existe coisa mais inútil que uma resposta mal dada, e é 
preferível não responder de todo! Assim também, torna-se imprati-
cável uma explicação pela metade sobre um assunto de cujo conhe-
cimento depende uma orientação na vida.

8. Por isto, deve o doutrinador saber a fundo o que pretende 
ensinar, do contrário um cego guiará outro e, quando chegarem à 
beira do abismo, ambos tombarão.”

89.	O PERIGO DO OURO

1. (O Senhor): “Conheces, portanto, o real valor do ouro e das 
pedras preciosas; usa-os conforme te ensinei, que estarás em Minha 
Ordem, qual patriarca da era remota!

2. Também eles os conheciam e usavam com justiça; quando 
alguns começaram a empregá-los pelo valor imaginativo, em breve 
foram perseguidos pela desgraça. Precisamente por tal compreensão 
fictícia do ouro, pedrarias e pérolas surgiram ladrões e salteadores, e 
os reis se tornaram inimigos, por saberem que o vizinho havia acu-
mulado em excesso aquele metal amarelo.

3. É, pois, a tolice dos homens provocadora da perseguição 
recíproca; surgem, finalmente, todos os vícios imagináveis: inveja, 
avareza, ganância, orgulho, altivez, domínio, intemperança, gula, 
impudicícia etc., e, no fim, crueldades variadas, crimes e assassínios! 
Cabe a culpa disto tudo, na maioria, à compreensão errônea que se 
tem do ouro, pedras preciosas e pérolas! As criaturas começaram a 



Jacob Lorber

170

se classificar entre si de acordo com sua posse do ouro: o mais forte 
angariava maior quantidade, fazendo grande número de amigos in-
teressados, enquanto o fraco, desprovido, era no mínimo considera-
do quase ladrão, não merecendo confiança! Acaso será milagre ele se 
tornar real ladrão em situação tal?!

4. Não quero prosseguir neste assunto desagradável, porquanto 
já podes imaginar o resto, caro amigo Cirenius! Acrescento apenas: 
Caso quiserdes ficar livres de inimigos, ladrões, salteadores e assassi-
nos, considerai os tesouros da Terra apenas pelo valor qualificativo, 
pois agindo de modo sábio, muitos vos seguirão, reconhecendo em 
tudo a Ordem de Deus! Desse modo, tornar-se-ão simpáticos e no-
bres e não mais precisareis temê-los.

5. Se vós, ou vossos descendentes, começardes a incutir o va-
lor imaginativo, surgirão as antigas situações de inimizades que ora 
deparais. Afirmo-te: Em circunstâncias verdadeiras, tudo na Terra é 
bom e traz benefícios para justo uso de corpo, alma e espírito, e ao 
puro tudo é puro, e para aquele que se tornou luminoso não mais 
existe treva. Através dum uso tolo, errôneo, portanto nocivo, até 
mesmo o Bem se torna prejudicial, trazendo maldição e desgraça, ao 
invés de bênção e salvação!

6. Sabes que a água possui as melhores e variadas qualidades, e 
que para a vida física dos homens, animais e plantas é o elemento in-
dispensável; caso o homem pretendesse construir uma habitação no 
fundo do mar, para lá viver com os peixes — em breve morreria. De 
modo idêntico, é o fogo um elemento mui necessário à vida; quem 
nele se atirasse, julgando assim atrair maior quantidade de vibração 
vital, perderia, como cinza, toda fagulha de vida!

7. Assim ocorre com todas as coisas; até as plantas e animais 
venenosos contêm grandes benefícios para esta Terra, porque sugam 
o prejudicial elemento venenoso do ar; sua natureza é de tal forma 
constituída, que o veneno existente nos elementos não fermentados 
da Natureza não lhes causa dano.”



O Grande Evangelho de João – Volume V

171

90.	A SEMELHANÇA DIVINA COMO TAREFA MOR DO HOMEM

1. (O Senhor): “Deixai, pois, essas coisas em seu campo de ação 
útil para esta Terra; tratai antes de tudo de tornar-vos perfeitos — 
sim, tão perfeitos quanto vosso Pai — e todo veneno de plantas e 
animais não vos prejudicará!

2. Voltai a ser aquilo que foram os patriarcas, respeitados por 
todos os seres; tornai-vos senhores da Criação de vosso Pai, em Sua 
Ordem, pelo cumprimento de Minha Doutrina, no que os núbios 
vos deram pequena prova, e em tais circunstâncias não existirá ad-
versidade, nem entre vós, tampouco entre vós e as criações inferio-
res! Afastando-vos, porém, dessa Ordem, tereis que vos submeter à 
antiga maldição e discórdia.

3. Nesta época, Meu Reino na Terra necessitará de grande vio-
lência, e quem assim não fizer não o conquistará. Mais tarde será 
menos difícil; mas sem luta, ao menos consigo mesmo, não será 
possível consegui-lo. Pois se a vida terrena já é luta, quanto mais a 
verdadeira e espiritual vinda do Além, que se deve manifestar aqui. 
Entretanto, será ela fácil para todos que ouvem a Deus, pois assegu-
ro a todos os Meus amigos ser Meu jugo suave e Minha carga, leve!

4. Vejo que todos vós compreendestes Minhas Palavras; por 
isto, vos afirmo estardes providos de tudo que necessitais na divulga-
ção de Minha Vontade e Verbo. De acordo com a predição de Isaías, 
tudo aqui se completou em poucos dias, finalizando uma obra.

5. Quem isto tudo reconhecer e considerar fielmente alcançará 
a perfeição da vida e jamais sentirá ou perceberá a morte; pois quem 
já em vida despertou a eterna, do espírito, perceberá, ao desencar-
nar, nada mais que uma libertação feliz na plena consciência de sua 
existência perfeita, e seu âmbito de visão se estenderá ao Infinito. Os 
imperfeitos passarão por situação mui diversa na hora do desprendi-
mento: primeiro, terão de suportar fortes dores que aumentarão até 
o final; segundo, manifestar-se-ão na alma pavor, medo e até mesmo 
desespero, afligindo-a ainda mais do que o sofrimento físico. Uma 
vez liberta no Além, levará anos para chegar a alguma consciência 



Jacob Lorber

172

humana, e duma completa espiritualização não será possível se falar 
em eões de anos terráqueos.

6. Por isto, fareis uma caridade enorme aos vossos irmãos ao 
aplicardes o mesmo desvelo e paciência que Eu manifestei convos-
co. Felizes vós e eles caso no fim lhes disserdes: Irmãos, completei 
minha tarefa convosco; agi de acordo e aperfeiçoai-vos dentro da 
Ordem demonstrada de Deus, desde Eternidades o Senhor de toda 
Vida e Existência!”

91.	TUDO TEM O SEU DEVIDO TEMPO

1. (O Senhor): “Dediquei um dia inteiro à vossa salvação, no 
que fui levado pelo Meu Grande Amor para convosco. Lembrai-vos 
disto e fazei o mesmo, caso um irmão vos diga: Mensageiro ilumi-
nado do Senhor, fica mais um pouco; pois meu coração sente um 
consolo poderoso e um encorajamento grande e feliz pela tua pre-
sença! — Nesse caso ficai, mesmo se o prazo ultrapassasse o tempo 
determinado pelo espírito! Pois em verdade vos digo: Tal caridade 
espontânea do amor ao próximo muito é levada em conta por Mim!

2. Subentende-se poder-se fazer isto a um amigo somente uma, 
duas ou três vezes; se, após isto, ainda pedir uma repetição, convém 
conformá-lo com a promessa duma breve visita, animando-o à ati-
vidade constante dentro de Meu Ensinamento e abençoando-o em 
Meu Nome; em seguida, continuai vossa trajetória pela intuição do 
espírito que em vós habita como palavra audível, conduzindo-vos 
pessoalmente à vida eterna!”

3. Diz Cirenius: “Senhor, como é isso? Ontem à noite disseste 
que irias partir! Acaso está isso determinado, ou ser-Te-ia possível 
conceder-nos mais um dia?”

4. Respondo Eu: “Afirmou Salomão que tudo tem o seu tempo; 
assim sendo, também Eu tenho o Meu Tempo bem dividido, e não 
Me será possível satisfazer o teu desejo. No grande país dos judeus 
existem muitas cidades, lugarejos e aldeias habitadas onde não sou 
conhecido; entretanto, são também Meus filhos, já esperam a Che-



O Grande Evangelho de João – Volume V

173

gada do Pai Celeste e muito se alegrarão quando O reconhecerem. 
Não deve teu desejo, Meu amigo, ser inteiramente desconsiderado! 
Em virtude de vosso grande afeto, ficarei ainda esta noite e três horas 
do dia de amanhã, porque também Me sinto feliz em vosso meio. 
Passadas as três horas, não ficarei um minuto a mais, pois como já 
disse: Tudo neste mundo tem seu tempo e sua ordem!” Obtempera 
Cirenius: “Como Senhor do Tempo, poderás retê-lo ou sustá-lo!”

5. Afirmo: “Falaste bem! Apenas convém considerar ser Eu 
Mesmo, de certo modo, o Tempo, justamente por ser seu Senhor 
e tendo-o dividido e determinado, sendo ele nada mais que Minha 
Própria Ordem Imutável, contra a qual não Me é possível agir. Pois 
se Eu assim fizesse, em breve nada mais verias de todos os seres, cuja 
existência depende de Minha Ordem.

6. Susta por um momento a condição da existência de algo, e 
terás chegado ao término! Imagina um sólido castelo em cima duma 
rocha, da qual afirmas ainda ser esse burgo construído para a eterni-
dade. Se Eu permitisse que a rocha amolecesse qual manteiga, acaso 
tua afirmação se justificaria? Ao navegares sobre o mar num bom 
navio, poderiam ele e o melhor vento te serem úteis se Eu fizesse 
secar a água? Não duvidarás ser-Me isto possível! Por aí vês que a 
condição estabelece o efeito!

7. Ordeno ao tempo e sou seu julgamento eterno; na esfera 
abençoada do amor, porém, não mais existe tempo e poderei fazer 
concessões em prol do amor. Fica estabelecido o que disse! Agora 
convém Marcus trazer mais algum vinho para melhor suportarmos 
a frescura da noite, que passaremos ao ar livre!”

92.	OS FARISEUS SE ESCANDALIZAM COM A ALEGRE 
REFEIÇÃO DO SENHOR

1. Nem bem Marcus ouve de longe o Meu Desejo, e já se dirige 
rápido com seus filhos à adega, onde enche várias ânforas. Os copos 
são servidos, e todos fazem um brinde ao bom sucesso da Doutrina 
Nova dos Céus, louvando ao mesmo tempo a boa qualidade do vinho.



Jacob Lorber

174

2. Subentende-se que Roklus e seus companheiros, sentados à 
nossa mesa aumentada, como também os outros hóspedes, são ser-
vidos do mesmo vinho e pão.

3. Na mesa ao lado os cinquenta fariseus, com seu orador Flo-
ran e o reitor Stahar de Cesareia Philippi percebem que até mesmo 
Eu Me sirvo com fartura.

4. De pronto, Stahar faz a seguinte observação a Floran: “Vê 
só: como pode este profeta, que se diz pleno do Espírito Divino, ser 
glutão desta marca! Além disto, não parece inimigo do sexo femini-
no; pois aquela garota atraente se agarra a ele de modo escandaloso! 
Consideremos apenas os princípios morais instituídos por Moysés, 
e quanta coisa vilipendia o homem! Se for realmente inspirado por 
Deus, não poderá agir contra as leis mosaicas.

5. Ensinamentos e ações provam, evidentemente, ter Deus lhe 
proporcionado maiores faculdades que aos outros, e quem viver 
dentro de sua doutrina não se perderá; manifestando, porém, tama-
nha intemperança, dificilmente ingressará no Paraíso após o Dia do 
Juízo Final, de que fala David! Que te parece, Floran?”

6. Diz este: “Tal bebedeira também me parece estranha e isto 
tudo dá impressão de algo diabólico! Hum — novamente enche o seu 
copo! Aguardemos o ensinamento quando ele estiver embriagado!”

7. Diz Stahar: “Tua observação da influência diabólica é bem 
justificada, e em tal circunstância conviria desistirmos da honra de 
sermos seus adeptos; pois Daniel se expressa claramente que, em 
determinada época, surgirá um poderoso adversário de Deus dando 
provas capazes de tentar os próprios anjos, caso Ele o permitisse! 
Quiçá é precisamente ele o mencionado inimigo? Neste caso, vamo-
-nos quanto antes, do contrário Satanás nos carrega de vez!” Com 
tais conjecturas e demonstrações se entretêm os fariseus, desde que 
tomei o primeiro copo de vinho.



O Grande Evangelho de João – Volume V

175

93.	DISCURSO VEEMENTE DE ROKLUS

1. Roklus, plenamente convicto de Minha Divindade, não su-
porta tais absurdos, levanta-se, encorajado pelo vinho, e diz: “Numa 
assembleia tão selecionada onde Deus, anjos e nós, criaturas razoá-
veis, nos encontramos quais irmãos, os suínos não deveriam tomar 
parte! Que palestra doida e atrevida! Quando suínos esfaimados co-
meçam a grunhir, manifestam mais sabedoria do que tal baboseira! 
Em suma, o fariseu é o sujeito mais ignorante, repelente e maldoso e 
sempre o será, mormente quando é chefe dos escribas.

2. Tais monstros em tudo supõem o diabo! Ensinam mesmo 
que os demônios fazem caça constante às almas da Terra, e convi-
ria que cada criatura usasse fetiches consagrados pelo Templo, que 
deveriam ser renovados, no mínimo, duas vezes ao ano; no entanto, 
não se apercebem serem eles mesmos os ditos demônios!

3. Tu, Raphael, há pouco fizeste sumir aquela pedra; não te se-
ria possível dar sumiço a esses cinquenta suínos?! Considera o que se 
atrevem a externar: Ele, o Criador do vinho e do pão está pecando, 
porque dele Se serviu e além disto por ter a Seu lado uma menina 
inocente! Compreenderás não poder eu permitir isto! Têm de ser 
afastados! A tantas coisas assistiram, entretanto alegam ser possível 
tratar-se aqui du’a maquinação infernal! Amigo celeste, não tenho 
tua origem; mas não permitirei, à custa de minha vida, que esses 
animais venham enlamear a Face do Santíssimo!”

4. Só então os fariseus percebem o rompante de Roklus, e o 
chefe, Stahar, levanta-se e diz, de cenho cerrado: “Roklus, acaso te 
referes a nós?”

5. Responde este: “A quem mais?! Precisamente vós sois a corja 
nefasta de Satanás, razão por que não suportais a Luz! Como vos 
atreveis a ultrajar o Senhor e Mestre com vossa sanha nojenta, após 
vos ter dado tantas provas inconfundíveis?! Não temeis que o próprio 
solo se vingue? Quem poderia dizer à rocha no Mar: Desaparece!, e 
no mesmo instante isto se dá? Poderia um demônio pregar a máxima 
humildade e amor a Deus e ao próximo?! Em que estado confuso 



Jacob Lorber

176

não deve se achar vosso cérebro, para não reconhecerdes que um 
demônio — caso exista em vossa compreensão — é o mais ínfimo 
e inepto diante de Deus, à proporção que se afasta de Sua Ordem?!

6. Se, de acordo com as Palavras sábias e verdadeiras do Senhor, 
toda força e poder apenas residem no amor a Deus — qual seria 
o poderio de Beelzebub, cheio de ódio contra o Criador?! Se nós, 
criaturas, estamos cheias de fraquezas em consequência da falta de 
conhecimento e amor a Ele — quanto mais o são vossos demônios, 
que embora conhecendo a Deus, odeiam-No sobre tudo?

7. Amo a Deus, o Senhor, mais que tudo neste mundo, não 
obstante meu conhecimento fraco, e sinto que meu amor ao Al-
tíssimo aumenta pela compreensão, incentivando minha força de 
ação! Desafio mesmo milhões de fariseus diabólicos, e me alegro ter 
finalmente travado conhecimento com esta raça!”

94.	RAPHAEL DÁ EXPLICAÇÃO ACERCA DE “SATANÁS” E 
“DIABO”

1. Diz Raphael: “Caríssimo amigo Roklus, acalma-te! Esses ho-
mens já foram fariseus; agora se tornaram nossos discípulos e reco-
nhecerão seu engano! Acerca dos demônios, não tens conhecimento 
para poderes falar com justiça sobre sua influência nas criaturas.

2. Vê, ‘Satanás’ e ‘demônio’ representam o mundo, com todo 
o seu brilho tentador. Se bem que toda matéria de que é forma-
do o mundo seja apenas Obra de Deus, ocultando origem divina, 
contém, ao mesmo tempo, mentira, mistificação e tentação, don-
de surgem inveja, avareza, ódio, orgulho, perseguição e toda sorte 
de vícios.

3. Precisamente todo este cotejo de mentira e fraude é, espiri-
tualmente, ‘Satanás’, e os vícios que produz, aquilo que se chama de 
‘demônio’. Cada alma que se fundamenta em um dos inúmeros ví-
cios é um demônio em pessoa e a expressão ativa du’a maldade qual-
quer, mantendo o instinto, dificilmente apagável, de fazer o mal, de 
maneira por que se positiva na presente encarnação.



O Grande Evangelho de João – Volume V

177

4. Continuando a viver após a morte e se mantendo nas regi-
ões da Terra, não raro acontece dirigir-se a alma às esferas exterio-
res das criaturas; procura nelas incentivar uma tendência maldosa, 
através de qualquer inclinação da pessoa, onde encontra afinidade, 
porque alimenta a mesma fraqueza, em virtude de uma educação 
descuidada.

5. Tais almas muitas vezes se apossam do próprio corpo e afli-
gem, deste modo, uma psique ainda fraca; o Senhor isto permite, 
a fim de corrigir uma falha psíquica. Pois a alma em sofrimento se 
sente enojada da fraqueza de seu físico, empenhando-se em criar 
forças contra sua tendência, no que a Graça do Senhor lhe assiste na 
hora precisa.

6. Vê, isto é tudo verdadeiro e deveria ser assim compreendido 
pelo judeu; como não tem tal compreensão, ele entende por ‘Sata-
nás’ e ‘demônio’ um poder maldoso espiritualmente personificado, 
que sente imenso prazer em desviar as criaturas que caminham na 
Ordem Divina.

7. Tais almas negativas não alimentam intenções contrárias a 
Deus; primeiro, por não O conhecerem; segundo, são demasiado 
ignorantes e tolas para poderem tomar uma decisão. Além de si mes-
mas, não cogitam de necessidades e agem por simples egoísmo; apo-
deram-se apenas daquilo que satisfaz seu amor-próprio e são, entre 
si, muito desconfiadas. Não podem cogitar duma força conjunta, e 
tens razão em afirmar ser nulo seu poder.

8. Realmente, nada conseguem com pessoas integradas no 
amor e na vontade de Deus; às vacilantes, cujas inclinações tanto es-
pirituais quanto materiais se equilibram, um acréscimo vindo dum 
demônio de mesmas tendências pesa consideravelmente na balança 
moral, dificultando à alma dirigir-se novamente ao espírito.

9. Permanecendo ela na atração material, o acúmulo de elemen-
tos afins se faz sentir mais prepotente, diminuindo a influência espiri-
tual. Assim se demonstra que os ‘diabos’ dos judeus ou os ‘demônios’ 
dos gregos, finalmente, conseguem prejudicar uma alma em época 
de sua emancipação, sem que tivessem tido intenção de fazê-lo!”



Jacob Lorber

178

95.	OBJEÇÕES DE ROKLUS

1. Diz Roklus: “Como pode um ser inteligente prejudicar al-
guém sem querê-lo?! Um demônio deve ao menos ter bastante cons-
ciência para saber o que deseja, e neste caso merece castigo pela 
inclinação maldosa. Não acho, tampouco, dentro da ordem a per-
missão de tais influências ocultas de maus elementos sobre uma alma 
inofensiva; se, contudo, é permitido, por motivos que desconheço, 
não cabe culpa à pobre criatura quando for pervertida!

2. Se os demônios não possuem inteligência e vontade livres, 
também não podem perturbar a alma, e ainda mesmo o fazendo, 
não se pode responsabilizá-la, e sim a quem isto permite! Eis minha 
opinião, que não temo externar!

3. Possuindo os maus elementos inteligência apurada — o que 
é de se supor, porquanto observam de pronto a fraqueza da alma — 
também lhes assiste vontade em prejudicá-la; neste caso, fica ela isen-
ta de culpa, que cabe apenas aos demônios e àquele que isto admite!

4. Dá-me armas e mostra-me o inimigo, que eu saberei evitar 
seu ataque! Mas desconhecendo-o, será capaz de me causar conside-
rável dano, porque pode tentar-me despercebidamente para todos 
os vícios, e eu ainda devo responder e suportar as consequências 
penosas — agradecendo por tal vida!

5. Seria o mesmo que se despir alguém e atirá-lo entre animais 
ferozes; se for estraçalhado, o que é de se esperar, é ele culpado e, por 
isto, será condenado pelo juiz, porquanto permitiu que os verdugos 
o levassem ao relento, onde seu destino se consumou!

6. Qual o parecer de tua sabedoria celeste?! Amigo, se isto for 
realidade, e a pobre alma a única responsável da ação dos maus ele-
mentos, então não existe um Deus Sábio e Bondoso, senão um des-
tino que, como os romanos, se alegra nas caças humanas!

7. Se tuas palavras são a expressão da Verdade, os fariseus têm 
razão! Eu mesmo, porém, já ouvi o Senhor por várias vezes e posso 
afirmar que, desta vez, meu amigo celeste, deste um passo em falso! 



O Grande Evangelho de João – Volume V

179

Persisto em poder vencer os demônios farisaicos apenas pelo amor 
que dedico ao Mestre!”

96.	OS DEMÔNIOS E SUA INFLUÊNCIA

1. Diz Raphael, sorrindo com meiguice: “Vê, meu amigo, teu 
cérebro está sob o efeito do vinho, tornando-te ainda mais crítico 
que anteriormente! Tens razão em afirmar não poderem os demô-
nios — ainda mesmo em grande número — exercer poder sobre 
uma criatura que se encontre inteiramente no amor a Deus; não 
tendo força conjunta devido ao seu egoísmo, não cogitam de auxi-
liar seu vizinho por medo de poder este desfrutar vantagem, levando 
o primeiro ao arrependimento inútil.

2. Quando vão à caça em grupos, nenhum revela seus planos se-
cretos, e ao chegarem ao local, muitas vezes começam a se guerrear, 
pois cada qual é inimigo do outro, que poderia se apossar da presa. 
Um terceiro aproveita essa oportunidade e se entrega ao roubo; o 
quarto faz o mesmo, desafiando o terceiro; enquanto o quinto tem 
livre ação. Aproximando-se um sexto, desencadeia-se nova luta, e 
o sétimo poderá agir à vontade, até que venha o oitavo. Todos se 
atiram à luta e nenhum cede terreno ou vítima.

3. Vês por aí que um demônio não ajuda ao outro, mas através 
de seu ataque, aumenta a influência sobre a vítima. Dá-se o mesmo 
ao depositares dois pesos iguais nos pratos duma balança, que assim 
não apresentam diferença. Basta untares um peso com pequena gota 
de mel, cujo odor atrairá milhares de abelhas, efetuando a diferença 
mencionada.

4. Acaso poderás acusar Deus de imprevidente por ter faculta-
do à abelha o olfato e o desejo pelo mel, e a este, aroma e doçura?! 
Ou porque Ele não só formou Suas criaturas de modo útil, mas 
também proporcionou-lhes beleza individual?! Ou teria Deus agido 
sem Sabedoria por ter dado à moça uma forma atraente e graciosa, 
de modo a ter o maior valor neste mundo aos sentidos do homem, 



Jacob Lorber

180

geralmente rude, que assim abandona pai e mãe para dedicar-se in-
teiramente à jovem esposa?!

5. Se, já no mundo exterior, um ser atrai outro, quanto mais 
no dos espíritos; e se assim não fosse, como poderia existir o mundo 
cósmico?! Um átomo atrai outro pela simpatia, e deste modo agem 
incontáveis elementos, onde finalmente surge um mundo, confor-
me foi demonstrado pelo Senhor na noite passada, cujo relato en-
contrarás no Grande Livro.

6. Assim sendo, não será sábio da parte do Senhor quando fa-
culta a cada alma a imprescindível liberdade de vontade e conheci-
mento e, além disto, a deixa passar pelas consequências necessárias?! 
Ou talvez considerarias sábio que Deus impedisse alguém que pre-
tendesse caminhar para Jerusalém, onde teria de resolver negócios 
importantes, não permitindo assim que viesse usufruir os efeitos de 
sua vontade, e o encaminhasse, ao invés, a Damasco?! Ou achas in-
congruente o fato de seres atacado por abelhas, vespas e toda sorte 
de moscas ao te dirigires ao mato untado de mel?!

7. Se tua psique esparge o odor de qualquer tendência peca-
minosa sobre sua irradiação exterior, e as almas desencarnadas, 
ainda presas à mesma vibração, percebem tal emanação negativa, 
para lá se atiram e se saciam em tua abundância, sem realmente 
saberem o que fazem, tal permissão do Criador não é, em absolu-
to, condenável, porquanto Ele nada mais respeita tão imperiosa-
mente quanto a liberdade incondicional de cada alma. Pois cada 
qual tem meios de sobra para se livrar dos hóspedes indesejáveis, 
tão logo o queira!

8. Se pretendes não ser molestado ao ar livre pelos insetos, basta 
lavares o mel que se aderiu a ti; e se não quiseres alimentar demô-
nios que enfraquecem e perturbam tua alma, aceita como máxima 
de vida a Ordem de Deus e te garanto que não serás perturbado por 
qualquer elemento!

9. Crê-me, se não atraíres os demônios por qualquer fraqueza 
psíquica, jamais conseguirão persuadir ou tentar-te; caso os tiveres 
chamado à tua esfera, serás o único culpado se positivarem e en-



O Grande Evangelho de João – Volume V

181

durecerem tua alma numa tendência predominante através de sua 
atração, sem que isto seja seu desejo.”

97.	O LIVRE ARBÍTRIO E A GRAÇA DIVINA

1. Diz Raphael: “Afirmo-te que cada criatura se desvia da Ordem 
Divina de modo próprio, no que geralmente é levada por uma educa-
ção errônea, inclinando-se a várias paixões e pecados verdadeiros. Por 
este meio, abre ela as portas às influências nocivas, podendo perder-se 
até às bases da vida psíquica, onde permanecerá o tempo que quiser.

2. Caso pretenda modificar-se, o Senhor não lhe obsta o ca-
minho, pois basta um aflito externar o menor desejo, para que seja 
imediatamente socorrido. Se, porém, está satisfeito e feliz em sua 
maldade, nunca mencionando vontade para melhorar, não se lhe 
poderá influir de maneira alguma.

3. É claro que a ação do Bem lhe é insuflada na zona sensitiva 
do coração, que se chama consciência, como também recebe, vez 
por outra, sérias advertências de nossa parte. Uma vez que preste 
ouvidos, não mais corre perigo de se perder, pois o auxílio invisível 
do Alto insufla constantemente compreensão e força à alma, para se 
desvencilhar do grande emaranhado. É suficiente apenas um pouco 
de boa vontade para progredir, ao menos até que o homem se ca-
pacite para uma revelação mais elevada, sendo insuflado por Deus 
Mesmo, Que o conduz à Verdadeira Luz da Vida.

4. Se ele, naturalmente, não dá a menor atenção às advertências 
suaves que lhe transmitimos no coração, em virtude de sua grande 
cegueira e volúpia dos sentidos, agindo como se fosse senhor do 
mundo — ninguém é culpado do estado lastimável da alma, senão 
ela mesma!

5. Crê-me e presta atenção ao que te digo: Não existem, em 
todo mundo natural e espiritual, os ditos demônios primitivos, e 
sim somente os que viveram como criaturas viciadas e incorrigivel-
mente maldosas, onde não só tentaram as outras para todos os vícios 
e perversidades, mas também as obrigaram para tanto através de 



Jacob Lorber

182

meios incisivos a seu alcance — no que preparam sua própria con-
denação, donde dificilmente se libertarão! Podes conjecturar à von-
tade, sem nunca te ser possível nisto incutir a menor culpa a Deus!

6. Bem podes imaginar que Ele também permitiu que, no 
Além, ocorram fatos indispensáveis e dentro de Sua Ordem para se 
curar uma alma pervertida, pois Ele não as criou para a perdição, 
mas para a perfeição da vida; no entanto, não existe uma no Espa-
ço Infinito que possa alcançá-la por mera misericórdia, mas sempre 
pela própria vontade! O Senhor faculta ao homem os mais variados 
meios de cura; urge, então, que ele os reconheça, aceite pela vontade 
e aplique de modo próprio!

7. Se ele, por acaso, exclamar em sua aflição íntima: Senhor, 
sou demasiado fraco para salvar-me com os meios por Ti auferidos: 
dá-me Tua Mão! — então ele mesmo exigiu o socorro do Alto pelo 
livre arbítrio, o conhecimento próprio e a percepção da insuficiência 
de sua força! Neste caso, pode o Senhor influir com todo poder e 
força necessários e socorrer, num momento, a alma fraca.

8. Deve, porém, tanto a vontade quanto seu conhecimento e 
confiança serem acompanhados da resolução plena; do contrário, 
continuará aquela ordem, pela qual cada alma tem de salvar-se a si 
própria, porquanto toda influência estranha na organização do livre 
arbítrio teria como consequência a evidente desintegração de sua 
natureza. Pois se lhe cabe a formação individual dentro da Ordem 
estabelecida pelo Senhor, preciso é que faça uso dos meios à sua dis-
posição para se aperfeiçoar, assim como o homem da Terra necessita 
procurar, conhecer e ingerir o alimento, caso queira subsistir.

9. Nem Deus nem um anjo descerá à Terra para transmitir a 
todos: Saciai-vos disto e daquilo caso sentirdes fome!, mas sim deixa 
que a criatura prove os frutos que encontre. Sentindo sede, recorrerá 
à fonte cristalina; e o frio a incomodando, saberá tecer as fibras que 
lhe proporcionarão os meios para confeccionar sua roupa. À procura 
de proteção contra os animais, em breve terá construído sua cabana. 
Para onde se dirigir, sempre achará os mais variados recursos e, com 
eles, as forças necessárias.”



O Grande Evangelho de João – Volume V

183

98.	DETERMINAÇÃO PRÓPRIA DA ALMA

1. (Raphael): “Se o Senhor deixa que o homem cuide de suas 
necessidades externas, a fim de exercitar a alma no conhecimento 
e na atividade própria, quanto mais se torna isto necessário para 
ela mesma!

2. Nas próprias almas animais é implantado um instinto, pelo 
qual agem de acordo com sua espécie. Seria absurdo supor-se que 
esses seres, aparentemente sem fala e razão, executassem suas ações 
qual máquinas movidas por força exterior. Se assim fosse, nem um 
animal caseiro poderia ser adestrado, tampouco obedeceria à cha-
mada do homem.

3. Pelo motivo de possuir todo irracional psique própria, dona 
duma força em si enfeixada, donde a alma movimenta seu corpo 
dentro do livre arbítrio, pode-se ensinar o animal. Um ser apenas vi-
vificado pelo exterior não tem memória nem qualquer critério. Toda 
sua vida é mecânica, e sua aspiração tão medida e classificada, de 
sorte a não se cogitar dum aperfeiçoamento através de qualquer en-
sino; em tal caso, deve este também ser apenas externo e mecânico.

4. Durante anos poderás dizer a uma árvore dever ela mudar de 
direção e de frutos — que isto nada adiantará! Terás de movimentar 
faca e serrote, tirar-lhe os brotos, fazer uma cuidadosa incisão no 
tronco, onde depositarás galho fresco, fazendo um enxerto mecâni-
co que produzirá, com o tempo, frutos mais nobres.

5. Um animal poderás ensinar por palavras e certos manejos, 
tornando-o útil pela obediência; isto dá a prova inconfundível de 
possuírem os irracionais uma espécie de livre arbítrio, pelo qual te 
obedecem e servem.

6. Se os irracionais já possuem alma enfeixada, dotada de algum 
conhecimento e livre arbítrio, que tem de se determinar dentro de 
sua espécie, quanto mais a psique humana! E não se pode cogitar de 
influências estranhas vindas do exterior, boas ou não.

7. A alma já possui tudo que necessita ao seu primeiro lance na 
vida. Tão logo se tenha projetado numa luz mais intensa de vida, 



Jacob Lorber

184

pela própria força de vontade e o amor espontâneo a Deus, em breve 
sentirá o que lhe falta; tudo fará para alcançar, pelas próprias forças, 
aquilo de que carece, reconhecendo os caminhos e meios, exigindo-
-os para si, e deles se apoderará para enriquecer-se com os tesouros 
da vida mais elevada, espiritual e perfeita.

8. Aquilo que ela conquista por este caminho justo, pela Or-
dem de Deus, é e será sempre sua posse, não havendo eternidade 
que a consiga tirar. O que ela, porém, jamais alcançou pessoalmente, 
pela vontade e pelo conhecimento, como, por exemplo, o corpo 
físico e, por ele, umas tantas vantagens externas, não perdurará, mas 
ser-lhe-á tirado conforme o recebeu.

9. Se isto tudo é tal qual nos ensina a experiência diária, não se 
pode cogitar de atos violentos provindos de maus espíritos, que de-
terminem a ação da alma; tudo depende de sua vontade e conheci-
mento, e finalmente de sua inclinação. Terás aquilo que reconheces, 
desejas e amas!

10. Se desejares e amares o justo pela Ordem de Deus, chegarás 
a realidades neste caminho; ao agires de modo contrário, asseme-
lhar-te-ás a um homem que pretenda colher num campo onde nun-
ca foi lançada uma semente, e serás culpado se, no final, tua colheita 
da vida for nula! Dize-me se agora estás orientado!”

99.	FLORAN REPREENDE AOS FARISEUS SUA CRÍTICA 
CONDENÁVEL AO SENHOR

1. Diz Roklus: “Por certo, pois me demonstraste tudo de modo 
tão simples; acontece, porém, eu me aborrecer ainda mais com os fa-
riseus, que aumentam sua animosidade à medida que nosso Senhor 
Se serve de vinho e quanto mais expansivo palestra com Cirenius e 
Cornélio! Tantas provas tiveram de Sua Pessoa, comem à Sua mesa 
— entretanto, O criticam quais víboras! Que dizes?”

2. Responde Raphael: “Deixa estar; podes crer-me que o Senhor 
o percebe e, no momento preciso, os admoestará; uma reprimenda 
Sua torna-se bem amarga, mormente a pessoa merecendo-a desta 



O Grande Evangelho de João – Volume V

185

forma. Também Cirenius e Cornélio, Julius e Fausto o notaram, 
assim como eu; no entanto, a Vontade do Senhor recomendou-me, 
secretamente, paciência; por isto, faço como se não visse sua atitude! 
Dentro em pouco serão abordados; tem, pois, calma!” Roklus se cala 
e espera pelos fatos; os fariseus, porém, prosseguem nas conjecturas.

3. Floran, o orador, não concorda com o torpe parecer do che-
fe Stahar e diz: “O apetite e a sede do Mestre não contestam Sua 
Divindade! Sua Atitude parece-me, antes, uma prova para nossa fé!

4. Como Messias, Jehovah, Zebaoth — conforme é louvado 
por David, de modo tão maravilhoso — pode fazer o que quiser, 
que tudo estará bem; como poderíamos nós, fracos mortais, impor 
diretrizes Àquele Que criou Céus e mundos, se nossa vida Dele de-
pende?! Que temos a ver com Seu Apetite e Sede mais pronuncia-
dos? Tua observação, Stahar, é a meu ver torpe e até mesmo perigosa! 
É Ele Criador do pão e vinho! Isto em absoluto me altera; pelo con-
trário, alegro-me de Sua Atitude Magnânima entre nós.

5. Falando com sinceridade, acho imprudente nos apresentar-
mos diante dos dignitários mundanos como se sua salvação depen-
desse de nossa simpatia. Que somos? Nada mais que vermes raste-
jantes perante Aquele Que ordena aos elementos!

6. O vinho esquentou-vos a cabeça e turvou vossa razão, moti-
vo por que produzis opiniões imensamente tolas! Acaso pretendeis 
provar que, de acordo com Moysés, exista a proibição de tomar-se 
vinho? Podeis afirmar ter pecado Noé porque tomou o dito em de-
masia?! A atitude do filho foi condenável e mereceu a maldição por 
ter exposto o pai à vergonha; o outro, que procurou cobri-lo, rece-
beu sua bênção!

7. Por isto afirmo: Tudo que faz o Senhor é e será sempre justo! 
Mesmo Ele tomando cem odres de vinho, isto não nos diz respeito; 
tampouco se fosse rodeado por mil moças, de quaisquer origem e 
fama! Ele as criou como também a nós! Por que nos alteramos, caso 
Ele Se aproxime de Suas Obras variadas e cure suas falhas e enfermi-
dades?! Pelo amor de Jehovah — sede modestos e gratos em vossas 
opiniões!”



Jacob Lorber

186

100.	BENEFÍCIO DO DOMÍNIO ROMANO PARA O POVO 
JUDAICO

1. Indaga Stahar: “Pelo que vejo, crês em Sua Divindade?”
2. Diz Floran: “Por que não? Acaso Deus teria feito maiores 

milagres na época de Moysés? Se um homem, dotado de máxima sa-
bedoria, realiza feitos somente possíveis à Onipotência Divina — o 
que poderia impedir-me de considerá-lo pleno do Espírito Divino, 
portanto Deus Mesmo?! Minha fé, baseada nesta convicção, está 
mais sólida que as pirâmides do Egito!

3. Nesse ponto, nem tu me poderás alterar, pois sei o que vejo 
e creio, e não sou qual vara ao vento. Tornei-me uma rocha de már-
more no mar, onde os tufões poderão espatifar-se!”

4. Diz Stahar: “E os julgamentos do Templo em Jerusalém?”
5. Responde Floran: “Quem tiver como escudo o Senhor e 

Mestre e os dignitários de Roma não precisa temer os tais julga-
mentos de Deus, jamais impostos por Ele. Realmente, não sinto o 
menor temor das ameaças de Jerusalém, inclusive as maldições do 
sumo sacerdote! Pois quem caminha em plena luz do dia não precisa 
temer os horrores da noite!

6. Comparando-se esta Doutrina claríssima com as leis do Tem-
plo, vê-se, num momento, existir nesse Ensinamento do Espírito 
o Dia radioso, e no Templo de Deus noite trevosa. Os que a ela 
pertencerem muita coisa terão de temer, principalmente a morte 
de sua alma; eu apenas aguardo a morte física, que de certo modo 
não é morte!

7. A Vida eterna de minha alma ninguém me poderá roubar, 
pois vejo-a e sinto-a vivamente dentro de mim, com privilégios 
incalculáveis. Se, portanto, não tenho o menor receio da morte, 
como poderia senti-lo dos ditos julgamentos do Templo?! Por 
isto, repito: Quem caminha de dia não precisa recear os horrores 
da noite!”

8. Diz Stahar, com severidade templária: “Como podes classificar 
de noite o local onde se ensinam as Escrituras e a Palavra de Deus?!”



O Grande Evangelho de João – Volume V

187

9. Responde Floran: “As Escrituras que nós ambos, como es-
cribas, entendemos tão pouco como quem nunca as viu, e o dito 
‘Verbo de Deus’, compilado de interesses materiais — conheço-os 
bem! Portanto, não me fales nisso! Que mais poderíamos apresentar, 
de plena consciência, senão as sacolas e caixas cheias de oferendas 
espontâneas, taxadas e extorquidas por violência, procurando por 
todos os meios abafar o menor vislumbre dum conhecimento mais 
adiantado?!

10. Não é uma vergonha que brada aos Céus que nós, o antigo 
povo de Deus, recebamos leis e normas governamentais por parte 
de pagãos?! Se isto não fizessem, para introduzir uma jurisprudência 
mais humana entre nosso povo, ele se acharia em tal desordem a não 
poder ser comparado com a dos irracionais!

11. Qual era o nosso direito antes da vigência romana? Nada 
mais que despotismo, por parte de quem se havia outorgado qual-
quer direito! Se alguém ontem tivesse feito uma proposta, hoje se 
arrependeria, porquanto se veria logrado no lucro. Aborrecido por 
isto, recriminaria primeiro seu conselheiro e, em seguida, todos que 
haviam respeitado a lei anterior. Deveriam ter procurado o legisla-
dor e lhe chamado a atenção, por ter sido a mesma a favor deles, e 
não em seu próprio benefício! Quem, no entanto, tivesse declarado 
ao poderoso não ser possível cumprir-se tal lei, e caso entrasse em 
vigor, traria a desgraça para ele e seus súditos, porquanto sua elabo-
ração provinha dum conselheiro traidor e astucioso, e certamente 
comprado por oponente do soberano, tal homem era punido por 
atrevimento tão desmedido! O conselheiro fatídico também era cas-
tigado e aqueles que haviam seguido a lei, chamados à responsabili-
dade; e isto, às vezes antes de ter sido decretada nova lei! Que tal este 
sistema de Governo?

12. Anteriormente à Lei romana, tinha a Judeia uma quantida-
de desses soberanos, cada qual tirano verdadeiro de seus pequenos 
povos, que viviam na maior miséria física e moral, pois eram dia-
riamente açulados, sem que alguém os protegesse. Não foram os 
romanos verdadeiros mensageiros celestes, quando enxotaram esses 



Jacob Lorber

188

pequenos tiranos?! Elaboraram, em seguida, leis razoáveis, dando di-
reito de posse individual a cada um; tinha-se de pagar impostos mo-
derados, e podia-se negociar à vontade, dentro das leis estabelecidas.

13. Sabemos não ser o Templo amigo dos romanos e também 
conhecemos o motivo; também dele exigiam o tributo, enquanto 
antigamente os pequenos déspotas o pagavam ao Sinédrio, a fim de 
que os sacerdotes mantivessem o povo na ignorância, pregando-lhe 
obediência cega.

14. Quando se teria pregado subserviência dos judeus ao poder 
romano?! Dizia-se ao povo ser Roma um açoite na Mão de Deus e 
conviria submeter-se; mas as centenas de tiranos que martirizavam 
a multidão de modo mais inclemente que os demônios não eram 
açoites, e sim anjos de provação enviados por Deus! Quem se lhes 
opusesse seria declarado inimigo de Jehovah e condenado!

15. Foi aquela época muito feliz para o Templo, e queira Deus 
nos preservar de sua volta! O julgamento templário é ainda um páli-
do reflexo daquela era, mas que eu — Graças ao Senhor — de modo 
algum receio! Sou discípulo Dele e súdito de Roma, e isto basta para 
não tremer diante das ameaças do Sinédrio! Estás satisfeito com esta 
explicação?!”

101.	ROKLUS E FLORAN PALESTRAM A RESPEITO DE STAHAR

1. Stahar continua de cara fechada, sem algo responder; pois 
as palavras de Floran conseguiram, de leve, modificar sua têmpera. 
Roklus, assistindo à controvérsia com a máxima atenção, dirige-se 
a Floran, bate-lhe no ombro e diz: “Meus parabéns! És o homem 
que preciso, e levar-te-ei ao nosso Instituto de agora em diante, sob 
proteção de Deus e de Roma. Foste insuflado pelo Alto, e tuas pala-
vras me fizeram grande bem! Somente não compreendo que Stahar, 
em absoluto ignorante, possa alimentar dúvidas acerca do Senhor, 
depois de tantas provas e ensinamentos!

2. Para mim, que aqui me encontro há poucas horas, já se torna 
demasiado o que assisti — e ele ainda é capaz de acusar o Senhor 



O Grande Evangelho de João – Volume V

189

de maquinações diabólicas! Também tomei do vinho e percebo ter 
aumentado minha coragem; minhas convicções íntimas, porém, 
não vacilariam mesmo se meus pés ficassem trôpegos. Com o velho 
Stahar poderia se empregar o ditado: In vino veritas1, pois o vinho 
tem a particularidade de soltar ao homem a língua contra si mesmo 
e, nessas ocasiões, chega-se a saber o que, por motivos egoísticos e 
prudentes, a pessoa teria levado à sepultura.

3. Anteriormente, ele se viu perdido com seus princípios fari-
saicos e entregou a partida; mas, no íntimo, continuou o velho e 
teimoso escriba. Agora cometeu a imprudência de exceder-se com o 
vinho, que o fez sair de sua toca, denunciando sua verdadeira índole; 
tão logo passe o efeito alcoólico, arrepender-se-á.

4. Com razão se dizia que as bacantes, quando sob o efeito do 
vinho, não raro profetizavam. Assim também David escreveu e can-
tou muitos salmos, após ter tomado vinho. Sendo este seu efeito, é 
de se supor que o velho reitor dos fariseus se tenha manifestado na 
índole anterior, não obstante sua pretensa conversão, tornando-se 
perigoso para os incautos!”

5. Diz Floran: “De certo modo tens razão; existe, porém, um 
ponto a ser considerado. Se quiseres endireitar uma árvore nova, em 
breve obterás resultado; com um tronco velho serás obrigado a em-
pregar toda sorte de ferramentas, e além disto necessitarás de muita 
paciência, porquanto só poderás exercer, dia a dia, uma pressão di-
minuta, até que se tenha submetido. Caso quisesses fazê-lo de uma 
só vez, o tronco se partiria, sem obteres o êxito desejado. Parece-me 
ser esta a intenção do Senhor, pelo amor e sabedoria que aplica no 
caso atual.

6. Stahar foi levado a uma posição de revolta em virtude de seu 
zelo judaico! Quanta coisa não é considerada pecado através de sua 
superstição, quando pelo raciocínio claro não o é diante de Deus 
e dos homens! De acordo com sua moral, é pecado um pequeno 
abuso de vinho e a palestra com uma jovem, que a seu ver ainda 

1. No vinho está a verdade.



Jacob Lorber

190

é um tanto infantil! Isto tudo, no entanto, não merece perdermos 
tempo! Amanhã, após uma noite bem dormida, será outro — pois 
se assim não fosse, o Senhor já o teria abordado. Uma vez Ele e os 
nobres de Roma ignorando o caso, nada nos compete dizer. Quanto 
ao teu convite à tua Organização Essênia, agradeço com sinceridade 
e te prometo fazer uso dele. Pois não pode haver coisa mais sublime 
para um homem honesto do que agir e viver dentro duma Sociedade 
cujo lema é: Verdade e Amor; onde o valor da criatura é plenamen-
te reconhecido como filho de Deus, e todos os membros amam o 
Senhor sobre todas as coisas, expressando em uníssono: O Senhor 
é tudo em tudo, e nós somos irmãos, entre os quais nenhum tem 
a pretensão de ser mais importante do que o outro; e se for preciso 
haver diferenciação, deve consistir somente no amor mais intenso 
que cada um procura aplicar, tratando de ser útil com todas as suas 
forças! — Amigo Roklus, eis a profissão verdadeiramente celeste na 
Terra: socorrer a todos os aflitos e necessitados, tanto física quanto 
espiritualmente! Nisto se baseia a Vontade expressa do Senhor e que 
todos devem seguir! Concordas?!”

102.	ROKLUS ELUCIDA O FARISAÍSMO

1. Diz Roklus: “Mencionaste o que até hoje foi minha vida: 
sentir, pensar e agir — quanto mais agora, reconhecendo o Senhor 
e Sua índole Divina! Também estou inclinado a formar um critério 
mais condescendente acerca de Stahar, pois quem caminha na luz 
pode facilmente falar da noite. Se bem que existam sombras durante 
o dia, não podem ser igualadas às trevas. O mesmo se dá com o 
espírito: quando na criatura se faz a luz em coração e alma, pode 
ela aborrecer-se da ignorância do próximo, e tais pensamentos de 
revolta ainda são luminosos em comparação às ideias mais lúcidas 
dum verdadeiro fariseu.

2. Os gregos chegaram até a criar o seguinte ditado: Tal homem 
é mais tolo que um fariseu! — Não pretendo generalizar essa opi-
nião; no entanto, aplica-se à maioria. O pior de tudo é sua maldade e 



O Grande Evangelho de João – Volume V

191

o espírito vingativo, o que provam as inúmeras experiências doloro-
sas e irrefutáveis. Eis o motivo por que sou inimigo declarado dessas 
pessoas, pois em seu convívio não pode haver união e intercâmbio!

3. Os samaritanos e saduceus são tratáveis, embora também 
cumpram as Leis de Moysés! Dos fariseus só se pode esperar con-
sideração quando a pessoa se deixa dominar por eles. Dá-lhes tudo 
que possuis a ponto de te tornares mendigo, que serás um verdadei-
ro filho de Deus, enaltecido por aquela casta! Ai de quem manifestar 
alguma inteligência; será olhado com suspeita e jamais conseguirá 
vencer na vida em virtude da inveja farisaica; a não ser que fizesse 
oferenda vultosa, deixando empregar seu intelecto a serviços des-
classificados, em benefício do Sinédrio! Isto tudo é claro a quem 
procura orientação acerca dos arquijudeus, intitulados de ‘fariseus’; 
tive pessoalmente prova disto através duma palestra que ouvi entre 
dois, bem nutridos. Disse, pois, o primeiro de voz rouca: ‘Amigo, 
a fábula tola de Moysés, que nunca existiu, é realmente estupenda; 
não contém verdade; Jehovah é apenas uma ideia fantástica; e tudo 
que se encontra na Escritura é obra dos homens, e estes, criação da 
Natureza, que gera e destrói constantemente.

4. Deus e deuses são somente aqueles com bastante energia para 
elevarem-se para tal. O início é difícil; uma vez bem estudado e apli-
cado durante anos, torna-se mera brincadeira e, com alguns milagres 
aparentes, se convence o mundo inteiro. Convém construir-se tem-
plos suntuosos, enfeitando-os por fora e internamente com tolices 
místicas, mostrando, à Humanidade ignorante, um Deus Onipo-
tente que habita alhures e cujos servos e executores de sua vontade 
só podem ser os sacerdotes!

5. A fim de aumentar seu prestígio, deve-se impor ao povo leis 
dificilmente observadas e sancionadas por castigos inclementes! 
Deste modo se consegue obediência, medo e fraqueza entre a multi-
dão e torna-se fácil aparentar atitudes divinas.

6. Preciso é dirigir-se toda a atenção de modo a impedir quais-
quer esclarecimentos, pois basta que o homem saiba se expressar; 
um passo além — e surgirão investigadores querendo saber de tudo! 



Jacob Lorber

192

Sacerdotes e pessoas esclarecidas não combinam! O povo nem deve 
supor nosso profundo saber; pois se isto acontecer, nossa existên-
cia correrá perigo! Eis por que urge, nesta época em que aparecem 
toda sorte de doutrinadores, fazer com que sejam impedidos! Muito 
embora uma andorinha só não faça verão, prova ela que em breve 
haverá muitas. Aliás, poderão aparecer à vontade, que só se tornarão 
perigosas aos pardais; enquanto os doutrinadores o são para nós; por 
isso devem ser liquidados quanto antes!’

7. Eis o discurso louvável do fariseu, recebendo aplausos do co-
lega. Todavia afirmou: ‘Teu projeto será dificilmente executado, em 
virtude dos romanos espertos, que muito influenciaram nossos con-
terrâneos. Além disto, ainda estamos sendo vigiados pelos essênios, 
protegidos por Roma! Caso não soubermos nos insinuar no povo, 
por meio de fraudes astuciosas, nosso prestígio ter-se-á evadido!

8. Convém nos munirmos de efeitos milagrosos que consigam 
até mesmo convencer um homem esclarecido, porém devem ser se-
lecionados e inéditos, do contrário os malditos magos nos denun-
ciam e ridicularizam — mormente agora que surgiu um taumaturgo 
na Galileia, fazendo tudo para nos destronar! Tanto ele quanto o 
batizador no Jordão devem ser aniquilados! Que te parece?’

9. Respondeu o outro: ‘Estaria de acordo, caso os chefes do 
Templo, excessivamente avarentos, quisessem soltar parte de suas 
riquezas fabulosas! Sua situação, porém, é de tal forma amparada 
que será difícil se convencer as criaturas a nosso favor. Fácil seria se 
os romanos estivessem de nosso lado; assim, só podemos contar com 
Herodes. Com Pilatus não se pode falar, em virtude de seu orgulho 
romano, que não deixa chegar à sua presença o mais digno judeu, 
a não ser em questões jurídicas — onde sempre perdemos a causa!’

10. Essa palestra ainda foi longe e me positivou no ateísmo, pois vi 
que aqueles que eu julgava com fé somente visavam o poderio da casta.”



O Grande Evangelho de João – Volume V

193

103.	ROKLUS SE ALTERA COM A IGNORÂNCIA DE STAHAR

1. (Roklus): “Só aqui cheguei a conhecer um Deus Verdadeiro 
num Homem perfeito e sábio, que unicamente merece tal privilégio; 
pois Nele se unem todas as faculdades inerentes a Deus. Reconheço 
isto como pagão e antigo ateísta — e esse velho e rigoroso servo do 
Templo não o faz! Por quê? Precisamente em virtude de jamais ter 
procurado a Verdade e o Ser Supremo!

2. Viajei por quase toda a Terra à procura de Deus, sem que 
meus sacrifícios fossem coroados de êxito. Desisti então e atirei-me 
à filosofia, onde encontrei satisfação e um conhecimento valioso nos 
princípios de Sócrates, Platon e Aristóteles; cheguei à conclusão de 
que o homem só consegue criar vida transcendental pelo amor e pela 
sabedoria espiritual dificilmente destrutíveis, ao contrário do que 
ocorre à vida física.

3. Pela Boca do Senhor de toda Vida ouvi a confirmação desse 
ensinamento, ora iluminado pela Luz Celeste! Ele Mesmo veio ao 
nosso encontro, dando-me, na minha pátria, o que procurei pelo 
mundo afora!

4. Se isto se deu comigo — o que impede Stahar, sendo escriba 
e entendido de tudo? Porque nunca procurou a verdade para seu 
benefício, e muito menos para outrem, conforme age a maioria dos 
fariseus. Dominado por tendências egoísticas, foi sempre inimigo 
de qualquer ensinamento esclarecedor para o povo, e aqui chegou, 
encontrando um verdadeiro oceano de sabedoria mais profunda. 
Externamente ele tudo aceitou; o vinho, porém, despertou sua ver-
dadeira índole, demonstrando ser ele ainda fariseu enraizado! Claro 
é ser mais difícil endireitar-se um tronco velho; com este, todo cui-
dado e zelo serão infrutíferos! Além disto, convém ele não se exceder 
com as bebidas, que denunciarão sua verdadeira índole!”



Jacob Lorber

194

104.	CONFISSÃO DE STAHAR

1. Aborrecido, Stahar se levanta e diz a Roklus: “Em seu todo, teu 
parecer acerca do farisaísmo não é errado; quanto à minha pessoa — 
enganas-te! Também procurei a Verdade sobre a vida e, como tu, aqui 
a encontrei e talvez ninguém se alegrasse tão profundamente quanto 
eu! Tornou-se para mim uma joia que não trocarei pelo mundo inteiro!

2. Senti-me imensamente feliz; apresentou-se, porém, pequena 
dúvida quando vi o Senhor servir-se do vinho. Floran soube afastar 
essa nuvem fazendo-me grande caridade, que jamais esquecerei! Tu, 
Roklus, criticaste-me sem piedade e, além disto, injustamente!

3. A fim de que vejas não ser eu fariseu enraizado, conforme 
pensas, perdoo-te o erro e te peço aceitares a mim e ao Floran em 
vosso Instituto! Aproveito a oportunidade para dizer que, por várias 
vezes, tomei no Templo a defesa de vossa Seita, que por isto muito 
me deve. Pois se todos os recursos tivessem sido empregados, não 
mais existiria; meus argumentos incisivos conseguiram finalmente 
permitir-se sua função. Fiz ver ao Sinédrio ser o Instituto Essênio 
mais favorável que prejudicial ao mesmo, porque muitos, que já 
haviam perdido a crença em Jehovah, voltavam os olhos para Jeru-
salém, sabendo pelas Escrituras os fatos extraordinários, ocorridos 
dentro e fora do Templo.

4. Do mesmo modo o adverti de criticar vossos milagres, pois isto 
lançaria suspeita sobre os do Sinédrio. Tudo isto foi aceito e não po-
derás afirmar o contrário! Se, como arquijudeu, me porto deste modo, 
minha atitude como vosso membro também não será contra vós, mor-
mente após termos todos encontrado a maior Verdade da Vida e Um 
Só Senhor! Dize-me se minha proposta te agrada — e serei um dos 
vossos, em Nome do Senhor, com todos os meus tesouros vultosos!”

5. Roklus se levanta comovido, estende a mão a Stahar e diz: 
“Sê bem-vindo, irmão! Dirigirás o Instituto a meu lado!”

6. Diz aquele: “Farei tudo de acordo com minhas forças; mas, 
como vês, já passei a casa dos setenta; sinto-me ainda forte, mas 



O Grande Evangelho de João – Volume V

195

somente em dias de sol. Por isso, não deves esperar muito auxílio de 
minha parte.

7. Quanto às minhas experiências e bens materiais, serão teus e 
de grande proveito; pois contas apenas cinquenta e és ainda jovem 
perto de mim!

8. No princípio também fui esforçado na procura da Verdade; 
muito viajei e confesso não ter sido baldado meu zelo, pois tive mo-
mentos de grande iluminação. Mas deu-se comigo o que acontece a 
todos: hoje a pessoa se extasia diante dum conhecimento profundo, 
e amanhã apresentam-se as preocupações terrenas, obscurecendo a 
alma e já não adianta qualquer meditação. O mundo irrompe sem 
consideração sobre nosso campo emotivo e destrói frequentemente 
uma luz espiritual. E se a pessoa se analisa após tais tempestades ex-
ternas, depara no coração um quadro idêntico ao grande deserto do 
Sahara: toda e qualquer aspiração mais elevada está como que mor-
ta, e caso se queira reiniciá-la, tem-se a impressão duma tentativa de 
lavoura numa estepe. Não sendo propriamente impossível transfor-
mar-se um solo arenoso num campo fértil, requer isso um imenso 
trabalho e paciência! Primeiro, seria preciso cavar poços profundos e 
cobrir a areia com terra estrumada; segundo, fazer canalizações para 
todos os lados, a fim de irrigar o terreno. Mas quem teria tempo, 
vontade e meios para tarefa desta ordem?!

9. O mesmo acontece com a pessoa cujo coração tornou-se qual 
deserto em virtude das tempestades passionais e mundanas por que 
passou! Não é de todo impossível alcançar-se a luz do espírito; onde, 
porém, estariam as energias, a paciência e os meios, mormente es-
tando só?! Atualmente tal não seria milagre em consideração à Oni-
potência do Senhor, capaz de transformar água em vinho, e pedras 
em pão saboroso!

10. Durante cinquenta anos me esforcei na espiritualização e 
nada consegui; desisti, então, e nada mais fiz nesse sentido; foi quan-
do o Senhor me deu além daquilo que procurei. Transformou-se 
deste modo minha vida, anteriormente estéril, num éden exuberan-



Jacob Lorber

196

te, fato que ocorreu com meus quarenta e nove companheiros, sem 
que algo fizéssemos para tanto.

11. Muitas vezes observei que as pessoas não encontram aquilo 
que mais procuram. Quando se perde algo no caminho, volta-se 
pelo mesmo, na esperança de encontrar o objeto; geralmente, acha-
-se muita coisa, menos aquilo que se queria. Um outro, passando 
pelo mesmo trajeto, depara com a determinada coisa. Por que se dá 
isto? Nesse ponto os pagãos têm motivo ao se referirem à maldade 
do destino!”

105.	OS CAMINHOS INSONDÁVEIS DA PROVIDÊNCIA

1. (Stahar): “Assim, um jovem procura uma noiva. Trava rela-
ções com muitas moças e também lhes propõe casamento, mas só 
recebe respostas negativas! Tomando a resolução de desistir de seu 
projeto e cuidar ele mesmo de suas roupas e comida, as candidatas 
se apresentam às dúzias!

2. Um outro vai à pesca para ganhar o suficiente para o seu 
sustento, e perde uma noite inteira, sem resultado. Aborrecido, de 
manhã, ele joga pela última vez sua rede, certo do insucesso — e 
pesca tantos peixes de boa qualidade, que quase arrebentam a rede!

3. Do mesmo modo as criaturas se consomem durante séculos 
sob o jugo da superstição! Milhões procuravam a Religião verdadei-
ra — e que encontravam? Nada! O que restava fazer a mim, a ti e a 
milhares de outros?! Nada mais do que permanecermos com aquilo 
que tínhamos angariado! Agora, no fim da vida, quando nada mais 
procurávamos, abriu-se, como por encanto, a porta à antiga Luz de 
Deus, podendo nos fortificar com Suas Irradiações! Por que não se 
deu isto mais cedo? Somente o Senhor o sabe!

4. Lá, àquela mesa, se acham Seus apóstolos! Conheço-os a to-
dos: são pescadores, honestos e bons, sem contudo possuírem cul-
tura, e alguns mal sabem ler e escrever! Dentre eles, certamente, 
nenhum foi à procura da Verdade profunda, como nós! Entretanto, 
receberam antes de nós a Luz Completa! Crê-me: nossos nomes de-



O Grande Evangelho de João – Volume V

197

saparecerão qual estrela cadente, enquanto os seus iluminarão até o 
final dos tempos. Quem levará vantagem: aquele que apenas viveu 
honestamente, ou o outro, que dedicou toda a sua vida à pesquisa 
das verdades profundas?!

5. A organização do Senhor será sempre um enigma para o ho-
mem, que só pode aceitá-la com paciência, pois nada pode fazer. 
Acaso algo fizemos, por ter atualmente recebido ensinamento de tão 
grande vulto? À medida que procurávamos a Verdade, ela se afasta-
va, até que vivíamos sem concepção de Deus. Tu eras um essênio, e 
eu um mago perfeito; todavia, continuava fariseu enraizado, efetu-
ando verdadeiros milagres, de beatitude aparente. Assim passamos 
muitos anos.

6. Muitas vezes fizemos o trajeto para a cabana de Marcus; nun-
ca nos ocorreu que haveríamos de encontrar aqui a Luz do Céu, 
conhecendo, Pessoalmente, o Verdadeiro Deus — de cuja Existência 
não alcançáramos a menor noção, não obstante todo esforço — e 
isto, duma forma a não deixar dúvidas. Assim se dão as coisas vindas 
do Alto. Tão logo se desista do objetivo, depara-se com coisas mil 
vezes mais sublimes!

7. Fizeste, anteriormente, alusões quando externei dúvidas 
acerca da Divindade do Senhor; no íntimo, me alegrei de teu rigor, 
e caso minha opinião fosse positiva, teria base para responder-te à 
altura. Admirei-me não teres percebido a impassividade do Senhor, 
e que tampouco assimilaste a fundo as palavras de Raphael. Por isso, 
repito, terem grande valor minhas variadas experiências.

8. Escolhe vinte de teus amigos sinceros, e podes estar certo de 
haver entre eles um traidor, que demonstrará, na primeira oportu-
nidade, sua verdadeira natureza. Encabeço um grupo de quarenta e 
nove homens; poderás supor não haver um falso?! Por isto, levan-
tei-me para aqui falar mais abertamente contigo. Podes contar com 
Floran; dos outros é preciso te certificares de sua índole, antes de 
iniciar sua doutrinação!

9. Tu e eu fomos ateístas; entre eles alguns nem têm inteligência 
para tanto, pois creem nas fraudes templárias e são, portanto, fanáti-



Jacob Lorber

198

cos, ignorantes e supersticiosos! Convém usar sempre de prudência 
em seu convívio! Mas, pelo que vejo, minha aparente reação contra 
o Senhor teve bom efeito; pois a maioria está com Floran, o resto, 
comigo. Julga tu mesmo, amigo Roklus, se agi com justiça e se me-
reço tua amizade, como Floran!”

106.	A LIMITADA PENETRAÇÃO DOS ANJOS NOS 
PENSAMENTOS DE DEUS

1. Diz Roklus: “Prezado Stahar, não precisavas proferir tantas 
palavras, pois estou convicto que ambos, ao servirmos à mesma fi-
nalidade, teremos os mais abençoados efeitos. Voltemos, pois, aos 
nossos lugares. O vento está serenando e o Firmamento continua 
limpo com suas inúmeras estrelas. Se não me engano, o Senhor Se 
prepara para falar — convém, portanto, sermos atentos!”

2. Diz Stahar: “Tens razão; e Cirenius parece indagar-Lhe a res-
peito, mas Ele não dá impressão de querer responder. É preciso que 
o Prefeito se lembre ser Deus algo mais que o Imperador de Roma!”

3. Diz Roklus: “Ainda não te conformas com os romanos; de 
certo modo, estou contigo, porque gostam de se fazer senhores do 
mundo!” Ambos voltam aos seus lugares, onde alguns indagam do 
chefe dos escribas qual havia sido a discussão com o grego. Stahar, 
porém, condena sua curiosidade e nada diz. Enquanto isto, Raphael 
pergunta a Roklus se está satisfeito com seu antigo adversário.

4. Responde ele: “Plenamente, pois vi concordar ele que não 
há sacerdote — seja qual for sua crença — que acredite naquilo que 
professa! Agora, basta deste assunto! Não sabes, amigo celeste, qual 
o propósito do Senhor?”

5. Diz Raphael: “Ora, verás na hora o que surgirá; nem sempre 
Ele revela Suas Intenções, muito embora sejamos a expressão personi-
ficada de Sua Vontade. Como emanação de Sua Vida, Vontade e Índo-
le Divinas, Lhe somos mais próximos, e na realidade, nada mais somos 
que a expressão ativa de Sua Vontade e Onipotência, assim como a 
luz projetada pelo Sol, que tudo vivifica, forma, cria e faz amadurecer.



O Grande Evangelho de João – Volume V

199

6. Ao colocares um espelho em direção do Sol, ele é perfeita-
mente refletido, e a luz que se projeta sobre ti aquecer-te-á tanto 
quanto o raio direto, e se o captares por um espelho côncavo, o raio 
refletido manifestará uma potência de luz e calor ainda maiores. Es-
piritualmente falando, os arcanjos são tais espelhos côncavos, e cada 
criatura espiritualizada, sê-lo-á num grau mais elevado!

7. Como, porém, nenhum espelho, mesmo côncavo, consegue 
assimilar aquilo que se acha em todo o Sol — também não pos-
so perceber o que o Senhor pensa e resolve. Em época oportuna, 
Sua Vontade Se projetará, e eu e todos os arcanjos a assimilaremos 
prontamente para levá-la ao Infinito; por esta razão, também somos 
classificados de ‘arquimensageiros’, porquanto distribuímos e execu-
tamos a Vontade Divina. Acontece que, neste momento, o Senhor 
está tomando uma resolução; não sei do que se trata, porque Ele 
ainda a retém e não a projetou!

8. Existe muita coisa que desconhecemos e jamais saberemos; 
somente quando Ele o quiser, integrar-nos-emos para agirmos. Ali-
ás, podes prestar atenção ao que vier!” Assim orientado, Roklus se 
cala; admira-se ter o anjo conhecimento do espelho côncavo que ele 
havia visto no Egito, onde comprara um para o Instituto Essênio.

107.	O SENHOR PREDIZ A EMIGRAÇÃO DOS POVOS

1. Perto de meia-noite, com o céu estrelado, dá-se uma grande 
calmaria. A atenção de todos converge para Mim, aguardando algo 
de Minha parte; deixo-os, porém, em tal expectativa, benéfica para 
suas almas. Decorrida meia hora, levanto-Me rápido e digo com 
voz alta: “Meus filhos, amigos e irmãos! Vejo vossa grande atenção 
acerca de Minha Atitude; realmente vos digo que nada mais tenho a 
fazer e falar entre vós, porquanto abarquei, no período de sete dias, 
tudo que necessitais para a futura aceitação do Meu Reino dentro de 
vossos corações. Vossa ânsia enorme, porém, Me obriga a prosseguir 
nas explicações, muito embora também esteja cansado. Mas o que o 
amor não faria ao amor?! Ouvi-Me, pois, com atenção!



Jacob Lorber

200

2. Pela manhã, nos separaremos por muito tempo, e será difícil 
Eu aqui voltar durante um ano; tendo, no entanto, obtido tão gran-
de vitória nesta zona, motivo por que erigi um monumento, pelas 
termas e novo cais, que será difícil destruir completamente — a não 
ser numa época em que desaparecerá a fé em Mim e, com ela, o 
amor — ainda algo farei. Tão logo a fé e o amor deixarem de existir 
entre as criaturas, as hordas de bárbaros invadirão este país e destrui-
rão todos os monumentos da grande época que, desde Moysés até a 
Minha Vinda, foram erigidos nessas terras.

3. Bem poderia ser evitado; no entanto, não o será. As termas 
não atingirão quinhentos anos, e o cais resistirá quando Jerusalém 
for arrasada. Com aquela cidade se fará o início da destruição; os 
homens, porém, não prestarão ouvidos a essa advertência, caindo 
na astúcia, profanismo, maldade, orgulho, mentira, egoísmo, do-
mínio, impudicícia e adultério. Então será instigado um povo do 
Extremo Oriente, que invadirá essas terras qual imensa nuvem de 
gafanhotos, destruindo homens, animais, cidades, aldeias, lugarejos 
e habitações, subjugando os povos da Ásia, África e Europa, até que 
um julgamento grande e comum atinja todos os ímpios!

4. Todos, porém, que continuarem fiéis a Mim na fé e no amor 
ficarão ilesos do julgamento, pois Eu Mesmo tomarei da espada e a 
dianteira no campo de batalha! À Minha Espada todo inimigo terá 
que debandar, pois o seu nome será ‘Emanuel’ (Deus, o Senhor, 
conosco); sua agudez será a Verdade, e seu grande peso, o Amor de 
Deus, Pai de Seus filhos fiéis. Quem quiser lutar, que o faça com a 
penetração da Verdade de Deus, e com a severidade do amor pro-
vindo do Coração do Pai Eterno! Com esta arma, vencerá em Meu 
Nome todos os inimigos da Vida e da Verdade!”

108.	ERA DA TÉCNICA

1. (O Senhor): “Finalmente, virá uma época em que as criaturas 
alcançarão grande inteligência e destreza em todas as coisas: cons-
truirão máquinas que executarão serviços humanos e animais; com 



O Grande Evangelho de João – Volume V

201

isto, muitas pessoas ficarão sem trabalho e passarão fome, e a miséria 
humana atingirá um estado incrível. Em tal época, inspirarei nova-
mente criaturas que anunciarão a Verdade de Meu Nome, durante 
duzentos anos. Felizes os que a aceitarem, embora sejam poucos!

2. Quando o número dos puros e bons diminuir consideravel-
mente, como em tempos de Noé, a Terra será outra vez atingida por 
julgamento generalizado, onde não serão poupados homens, flora e 
fauna. De nada adiantarão as armas mortíferas dos orgulhosos, suas 
fortalezas e caminhos de aço, por onde se movimentarão com a ve-
locidade duma flecha; pois virá um inimigo pelos ares, aniquilando 
todos que praticarem maldades. Será esta uma verdadeira época de 
usurários e cambistas.

3. Aquilo que fiz, não faz muito, no Templo de Jerusalém, aos 
agiotas e vendilhões, farei em grande escala sobre a Terra toda, des-
truindo todas as casas de comércio e agiotagem, pelo inimigo que 
enviarei através do Espaço com grande estrondo e furor e com vio-
lência dum raio. Em vão lutarão contra ele todos os exércitos da 
Terra; aos Meus poucos amigos, o grande adversário invencível nada 
fará, poupando-os para uma nova sementeira, donde surgirão cria-
turas melhores!

4. Assimilai-o bem, mas não acrediteis querer Eu tudo isto e 
que seja assim determinado! Nunca! Acontecerá o mesmo como 
na época de Noé: os homens farão uso cada vez mais maldoso dos 
muitos conhecimentos e habilidades angariados, atraindo, de modo 
próprio, toda sorte de castigos das profundezas de Minha Criação 
sobre si e, finalmente, sobre toda a Terra. Em tal caso, digo como os 
romanos: Volenti non fit iniuria2!

5. Dentro duma justa medida, podem as criaturas possuir tudo 
e inventarem todo conforto para sua vida, e poupar suas mãos de 
trabalhos pesados a fim de terem mais tempo na educação e eno-
brecimento de coração e alma, vivendo cheios de alegria, em Meu 
Nome; não deve, porém, haver entre elas sofredoras e tristes, a não 

2. Não se faz injúria àquele que consente.



Jacob Lorber

202

ser tratando-se dum pecador renitente contra a boa Ordem que exis-
te em Meu Nome!

6. Se, com a habilidade crescente, aumentarem egoísmo, ga-
nância e domínio das criaturas, obscurecendo suas almas, deve-se 
contar com as piores consequências! Se puserdes, rápido, um pé 
diante do outro, o efeito será uma corrida; quem, no entanto, he-
sitar na marcha será alcançado por uma lesma. Deixar-se cair no 
abismo é morte certa. Como classificar-se as pessoas que isto fazem 
conscientemente? São simplesmente astuciosas, e o efeito prejudi-
cial não está na Minha Vontade, e sim na Lei Imutável de Minha 
Ordem Eterna, impossível de ser sustada de modo isolado ou geral! 
Acaso julgais dever Eu tirar o calor destruidor do fogo a fim de que 
o tolo, ao atirar-se nele, não se queime?! Ou deveria isolar da água o 
elemento primordial, de sorte que o homem não sufoque nela caso 
sofra um acidente na mesma?!”

109.	CONDENAÇÃO PRÓPRIA DAS CRIATURAS

1. (O Senhor): “Observai as montanhas! Como a flora suga os 
elementos afins (eletricidade) na medida ajustada! Se fordes cortar 
todas as florestas, em breve sentireis amargamente seu efeito: enor-
mes massas de elementos brutos, em estado livre, começarão a en-
cher o ar que envolve a Terra. Como não encontrem acolhida para 
sua atividade, serão atraídos para grandes núcleos, provocando tem-
pestades devastadoras pela irritação, fome e sede (tendência de assi-
milação); deste modo, arrasarão países inteiros, de sorte que em cem 
e até mil anos somente surgirá uma plantinha de musgo, conforme 
ainda hoje existem grandes territórios tão isentos de vegetação quan-
to uma rocha calcária às margens do Mar Morto na Baixa Palestina, 
onde corre o Jordão.

2. Seria, acaso, esta Minha Vontade? Não! Pois se as criaturas 
devem empregar sua vontade livremente, para se tornarem espiritu-
alizadas, nada quero para Mim — ainda que elas cometam loucuras. 
Permito, sim, que alcancem aquilo que almejaram tão avidamente, 



O Grande Evangelho de João – Volume V

203

como se disso dependesse sua felicidade. Para Mim, não importam 
as consequências: boas ou más! A pessoa só colherá aquilo que se-
meou! Mesmo Eu sabendo o que acontecerá no futuro, não posso 
intervir com Minha Onipotência; pois se assim fizesse, o homem 
deixaria de ser criatura. Seria u’a máquina animada, e não teria valor 
para si, nem para Mim. Assemelhar-se-ia a um analfabeto, cuja mão 
tem de ser guiada caso deva escrever; se deste modo tiver concluído 
uma composição, nada disto entenderá. Seria tanto o autor de cem 
mil cartas, quanto o instrumento que usou. Tampouco o homem 
desta Terra seria homem caso seu livre arbítrio e sua ação lhe fossem 
manietados.

3. Bem pode a vontade ser equilibrada por vários ensinamentos 
e leis; todavia, não podem ser impedimento na ação. Se a vontade 
do homem quiser aceitar ensino e lei para diretriz de suas ações, ele 
se inclinará sem obrigação interna; não o querendo, não existe po-
der humano ou divino que o levem a isto. Em suma: sem vontade 
própria, a criatura não é mais criatura, mas u’a máquina movida 
pela Natureza, que posteriormente será inventada, realizando tra-
balhos que hoje ninguém seria capaz de fazer. Tal engenho não será 
homem, nem pela forma, muito menos na sua livre função; pois 
não possuindo livre arbítrio, também jamais terá ação independen-
te. Fará somente aquilo que a vontade do homem determinou — e 
nada mais.

4. O homem, porém, pode tudo o que quer, sem que alguém 
o possa impedir. Assim sendo, ele poderá agir com a Terra que o 
sustenta, e terá de aprender, pelas consequências, se sua vontade foi 
boa ou má.

5. Por isso, cada criatura tem a razão e, derivando desta, o 
intelecto, podendo aprender pelo ensino, por leis externas e va-
riadas experiências, escolhendo o Bem, o justo e verdadeiro, e em 
consequência disto determinar sua ação.

6. Vemos diariamente que os homens, por interesses terrenos, 
espezinham o Bem, a Justiça e a Verdade, pelo que deduzimos não 
ser possível fazer periclitar ou tolher o livre arbítrio. Deste modo, 



Jacob Lorber

204

existe a possibilidade de as criaturas inventarem grandes coisas no 
decorrer dos tempos; se começarem a influir sobre a Natureza do 
orbe a ponto de prejudicá-la, as consequências não serão agradáveis, 
mas sim um castigo ao livre arbítrio mal aplicado, que jamais consi-
derou a Minha Vontade.

7. Caso queiram um outro Dilúvio, basta reduzirem e per-
furarem as montanhas — e terão aberto as comportas das águas 
subterrâneas! Querendo ver a Terra em fogo, convém destruir as 
florestas, pois os elementos da Natureza (eletricidade) aumentarão 
de tal modo, que o planeta ficará de repente envolto num mar de 
labaredas! Acaso foi o castigo imposto por Mim?! Por isso, ensinai 
aos homens a serem prudentes, do contrário terão conjurado os jul-
gamentos! Sei que isto acontecerá, todavia não posso intervir pela 
Minha Onipotência, senão através da Doutrina. Compreendestes?”

110.	FUTURA PROVAÇÃO DA TERRA E A PROTEÇÃO DOS 
FILHOS DE DEUS

1. Diz Cirenius: “Compreendemos, sim! Todavia, não contém 
esta noção conforto para os habitantes do orbe! De que adianta o 
melhor ensinamento caso eles, com o tempo, se desviem por ata-
lhos, contribuindo para a destruição total?! Se nós e nossos futuros 
adeptos tivéssemos uma existência que se estendesse por milênios, 
seria possível manter pura Tua Doutrina! Se — a julgar por Tuas 
Próprias Palavras — deixarás fisicamente este planeta e, além disto, 
os milagres também se tornarão mais escassos, não sei a quem cabe a 
culpa, caso ele seja destruído pela ignorância das criaturas!”

2. Respondo Eu: “Amigo, ainda mesmo não assistindo em cor-
po, viverás espiritualmente, em épocas futuras, muito mais cons-
ciente e poderoso, e serás testemunha dos acontecimentos por Mim 
permitidos. Concordarás até mesmo com tudo, ajudando ainda na 
punição dos homens, e clamarás, com milhões de outros espíritos, 
para que Eu proporcione nova forma e organização à Terra! Eu, po-
rém, sempre vos aconselharei paciência e amor!



O Grande Evangelho de João – Volume V

205

3. E quando na Terra tudo entrar em convulsões, sentirás gran-
de satisfação no Meu Reino, dizendo: Finalmente o Senhor permite 
que os homens da Terra venham a sentir Seu açoite, em virtude 
das injustiças por eles praticadas! Não esqueças ter Eu sempre en-
viado criaturas dotadas de Meu Espírito, mesmo entre os pagãos. 
Nem bem haviam passado cinquenta anos — e novamente surgiram 
homens destinados a indicarem o justo caminho aos outros! Atu-
almente, Eu Mesmo encarnei nesta Terra, cujo destino é imenso! 
Após Minha passagem, outros virão, até o Fim dos Tempos, para 
converterem os filhos à Luz Verdadeira.

4. Desta Doutrina não se perderá uma vírgula; no entanto, não 
será isto de grande importância para a Humanidade em geral, por-
quanto estará em constante luta com o espírito, sempre que houver 
matéria. Ninguém se atemorize por isto, pois haverá muitos chama-
dos e, entre eles, alguns escolhidos! Aos que a esses seguirem, a Terra 
proporcionará um refúgio; os demasiado cegos e surdos no coração 
serão, de tempos em tempos, isolados qual joio do trigo puro.

5. Por isto, a Terra subsistirá, do mesmo modo que existiu após 
Noé, e acolherá Meus filhos mais lúcidos; somente o detrito exces-
sivo será dela afastado e levado a um outro ambiente de purificação, 
tão inúmeros em Meu Reino Eterno, que nisto jamais sofrerá ca-
rência. Tais criaturas, porém, nunca serão Meus filhos; para tanto é 
preciso que Me reconheçam e amem sobre tudo.

6. Neste momento, não Se pronuncia o médico milagroso de 
Nazareth, mas sim Aquele Que habita em Mim, desde Eternidades, 
como Pai cheio de Amor e Misericórdia e Deus Único, que diz: Eu 
sou o Alpha e o Ômega, o Eterno Princípio e o Fim de todo o Infi-
nito; não existe outro Deus, senão Eu!”

111.	O FIM DA MATÉRIA TELÚRICA

1. (O Senhor): “Por isto vos digo: Quem Me procurar, achar, 
reconhecer e amar sobre todas as coisas, e a seu próximo, com toda 
paciência, como a si mesmo, em vida ou ao menos no Além — 



Jacob Lorber

206

será Meu filho e Minha filha! Quem, no entanto, não Me procurar, 
achar, reconhecer e, portanto, não Me amar, sendo, por tal motivo, 
cheio de animosidade contra seu semelhante — jamais alcançará 
Minha Filiação! Pois Meus filhos têm de ser tão perfeitos quanto Eu, 
Seu Verdadeiro Pai!

2. Os filhos do mundo, possivelmente purificados em épocas 
vindouras, serão habitantes, em espírito, daqueles mundos e de seus 
correspondentes núcleos onde evoluíram; não frequentarão a Casa 
do Pai Eterno, no Centro do mais Elevado Céu, como Meus filhos 
verdadeiros, que Comigo regerão o Infinito por todo o sempre.

3. Este planeta acolherá, após a predita grande e última puri-
ficação, criaturas semelhantes às de hoje, que todavia serão muito 
mais bondosas, possuindo para sempre o Meu Verbo Vivo.

4. Quando a Terra, após épocas incontáveis, tiver soltado todos 
os seus prisioneiros, será transformada num corpo espiritual no mar 
luminoso do Sol. Pois o mais ínfimo resíduo de seu folhelo, onde 
anteriormente habitavam espíritos e almas, será qual pedra-pomes 
que, conquanto não seja elemento de vida, ainda é matéria orgâ-
nica, grosseira e dilacerada, que contém a mais baixa qualidade de 
elementos condenados.

5. Que fazer do substrato, uma vez que toda vida intelectiva se 
tenha libertado dele? Acaso deve navegar no Espaço Infinito como 
pedra-pomes, de certo modo consumida pelo fogo e, assim, incapaz 
para qualquer outra finalidade? Quiçá poderia representar algo nas 
esferas dos espíritos vivos e de mais variado aperfeiçoamento? Claro! 
Pois nada pode existir inteiramente morto e sem finalidade no Es-
paço Infinito, que também é Meu Reino e Minha Morada Eterna! 
Tratando-se duma finalidade, só pode ser ela eternamente espiritual, 
porquanto não existe uma eternamente material.

6. Toda matéria, limitada pelo espaço e pelo tempo, só pode ter 
fim temporário; tão logo o tiver concluído dentro de certo período, e 
tendo-se alcançado o objetivo para destino mais elevado, onde o in-
vólucro útil e salutar se tenha tornado oco, poroso e frouxo, portan-
to imprestável para qualquer destino — que fazer com seu resíduo?



O Grande Evangelho de João – Volume V

207

7. Observai um balde: que será feito dele após longos anos de 
uso? Acaso poderá ser empregado para colher água, inteiramente 
danificado e furado? Não; por isto será queimado e dissolvido em 
fumaça, ar e um pouco de cinza, que, com o tempo, também será 
desfeita pela umidade do ar num simples elemento vaporoso, para 
só então servir de base aproveitável ao elemento espiritual. Mesmo 
não mais se formando o antigo balde, pode, todavia, ser criado um 
invólucro delicado e sutil, como portador da Água Viva, provin-
da de Mim.”

112.	POSTERIOR TRANSFORMAÇÃO DOS CORPOS 
CÓSMICOS EM ESPIRITUAIS. FILHOS DE DEUS E 
CRIATURAS DE DEUS

1. (O Senhor): “Aquilo que ocorre com o velho balde, através 
da lógica humana, acontecerá futuramente com todo o Cosmos, e 
até mesmo aos primitivos sóis centrais, deles surgindo mundos espi-
rituais e perfeitos, para acolhida dos espíritos felizes.

2. Tais mundos não só serão habitados externamente, como 
também, e muito mais, no interior, em todos os seus templos de 
vida, correspondentes às suas antigas formas orgânicas.

3. Só então poderão as criaturas — como espíritos perfeitos 
— conhecer a fundo a construção interna dos planetas que ante-
riormente habitaram, alegrando-se sobremaneira de sua complicada 
organização interior, desde os menores aos maiores órgãos.

4. Os pequenos planetas sem luz própria, como a Terra, Lua, 
Vênus, Mercúrio, Marte, Júpiter e Saturno, e outros tantos perten-
centes a este Sol, inclusive os inúmeros meteoros — que, mais tar-
de, também se tornarão planetas habitados, em parte através duma 
possível união com um corpo já habitado, e em parte devido à sua 
emancipação planetária — todos eles serão dissolvidos no Sol, em 
épocas inimagináveis.

5. O Sol, seus incontáveis companheiros e seus sóis centrais de 
considerável idade — porquanto, para eles, um eon (dez milhões 



Jacob Lorber

208

de vezes dez milhões) de anos terráqueos é tanto quanto para esta 
Terra um ano — encontrarão sua desintegração nos Sóis centrais dos 
enxames globulares, naturalmente milhões de vezes milhões maiores 
que os outros! Esses sóis centrais encontrarão sua dissolução nos su-
per-sóis centrais, e esses, finalmente, no primeiro e único Sol, cujo 
tamanho é, para vossa compreensão, incalculável.

6. Mas, onde achará este sua final desintegração? No fogo de 
Minha Vontade, onde todos os corpos cósmicos voltarão à antiga or-
dem e serviço espirituais, existindo eternamente em todo seu fulgor, 
maravilha e imensidade.

7. Não deveis pensar que isto ocorra amanhã ou depois; se cal-
culardes um ano para cada grão de areia, na hipótese de ser a Terra 
cheia de grãos, tal período não comportaria a sua existência mate-
rial. Muito menos poderíeis imaginar a existência de nosso Sol, do 
Sol central de primeira, segunda e terceira categorias, e finalmente 
do primeiro Sol; e isto porque os sóis comuns gerarão novos corpos 
cósmicos, os centrais, novos sóis planetares e os sóis primários, exér-
citos inteiros de sóis de toda espécie.

8. Muito embora a incalculável existência dos imensos corpos 
cósmicos, seu tempo algum dia terá chegado a um fim e, com isto, 
terminado um período da Criação; em seguida, iniciar-se-á uma 
nova Criação num território infinitamente longínquo no Espaço, 
onde, assim como em inúmeros outros a surgirem, tereis vossa parte 
na cooperação, dotados dum crescente poder de perfeição — mas 
somente como Meus verdadeiros filhos!”

113.	OS HABITANTES DAS ESTRELAS E A FILIAÇÃO DE DEUS

1. (O Senhor): “Afirmo-vos existirem no Espaço Infinito inúme-
ros enxames globulares, cada um ocupando um espaço jamais por vós 
calculável, porque portador de eões vezes eões de sóis e regiões sola-
res, e habitados por incontáveis criaturas, em corpo ou já espirituali-
zadas, que têm a seu modo uma lógica mui lúcida e intelecto profun-
damente pesquisador, atingindo tal agudez que vos obrigaria a calar.



O Grande Evangelho de João – Volume V

209

2. Esses seres, vez por outra, divagam em pressentimentos, sen-
tindo existirem alhures filhos do Espírito Supremo e Eterno, e em 
certas ocasiões alimentam no íntimo o forte desejo de se tornarem 
Meus filhos, a todo preço. Isto é geralmente impossível; pois tudo 
tem de continuar dentro de sua organização, idêntica à do homem, 
cujas partes do joelho não podem ser transformadas em olhos, tam-
pouco os dedos dos pés em orelhas. Todos os membros físicos têm 
de continuar o que são; mesmo se as mãos tivessem vontade de en-
xergar, de nada lhes adiantaria, todavia continuam felizes e cegos 
instrumentos, recebendo bastante luz pelos olhos.

3. Do mesmo modo a Terra não necessita ser um Sol a fim de 
iluminar seu solo escuro, porquanto recebe claridade suficiente do 
astro-rei. Do alimento ingerido pelo homem, todos seus órgãos 
têm de ser nutridos, individualmente, assim como olhos e cora-
ção. Somente as partículas mais puras com afinidade luminosa são 
elevadas à nutrição dos olhos, e as partículas psíquicas de paren-
tesco amoroso são assimiladas pela substância vital do coração; 
as partes mais grosseiras passam como alimento correspondente 
aos diversos órgãos físicos. Seria, portanto, de grande prejuízo aos 
olhos caso neles fossem levadas as partes que somente se destinam 
aos ossos.

4. Assim sendo, o resultado seria de considerável dano à ordem 
geral da Criação caso permitisse o ingresso de criaturas de outros 
mundos ao adestramento de Meus filhos do Coração. Pode ser per-
mitido, de quando em quando; todavia, são precisos grandes puri-
ficações e extensos preparativos. Na maioria recebem tal Graça as 
almas deste Sol ou os arcanjos, a quem cabe a tarefa de organizar, 
guiar e dominar enxames globulares. Não obstante serem imensa-
mente enormes no todo, têm de se submeter à maior simplicidade 
como Eu, suportando todas as humilhações.

5. Do próprio Sol Central de nosso sistema solar podem al-
mas ingressar neste planeta para a conquista de Minha Filiação, 
bem como dos sóis centrais de segunda e terceira categoria. Somen-
te do mesmo núcleo solar que deu origem à Terra; nunca, porém, 



Jacob Lorber

210

do primitivo Sol Central, porquanto suas almas gigantescas contêm 
quantidade tão enorme de substâncias, de sorte a não poderem ser 
assimiladas pelo pequeno físico duma criatura terráquea.

6. Muito embora existam, em alguns continentes daqueles sóis 
gigantescos, criaturas tão enormes que a cabeça é, no mínimo, mil 
vezes maior que a Terra — o Meu filho mais fraco é infinitamente 
mais poderoso, pelo Meu Espírito no coração de sua alma, do que 
miríades daqueles gigantes do Sol central.

7. Por isto, meditai sobre vossa finalidade como filhos do Altís-
simo e qual a prova do livre arbítrio, mais elevada e independente, é 
preciso a fim de que a alma se una ao Meu Espírito em vós, condição 
única para vos tornardes perfeitamente Meus filhos!”

114.	O IMENSO HOMEM CÓSMICO E A TERRA

1. (O Senhor): “Com justiça podeis indagar pelo motivo por 
que precisamente este ínfimo planeta e suas pequeninas criaturas 
alcançaram tal honra e Graça, porquanto existe no Espaço Infinito 
uma quantidade incalculável de mundos luminosos, imensos e exta-
siantes, muito mais apropriados a acolherem, nutrirem e prepararem 
os filhos de Deus. As criaturas de tamanho cósmico do primitivo 
Sol Central seriam mais vistosas como Seus Filhos do que os vermes 
poeirentos de nossa simples Terra! Aparentemente, tal pergunta não 
poderia ser contestada; no que diz respeito às condições internas da 
vida, porém, seria mesmo impossível.

2. Cada organismo humano tem seu nervo vital no centro do 
coração, um grumo diminuto, donde é vivificado o físico todo. As 
partículas desse grumo são de tal forma organizadas a atraírem o éter 
vital do sangue e do oxigênio aspirado, de modo a se manterem vivas 
e transmitirem essa vitalidade ao corpo.

3. Caso te fosse decepado um pé ou um braço continuarias vivo, 
conforme já observaste em soldados, mutilados durante a guerra; o 
menor ferimento no coração, onde se encontra o pequenino nervo 
vital, provoca a morte física.



O Grande Evangelho de João – Volume V

211

4. Tal organização no corpo humano e nos animais de sangue 
quente é idêntica em todo Universo: todos os incontáveis enxames 
globulares representam, no seu todo, um homem de proporções ini-
magináveis. Nesse homem, a nossa galáxia representa o coração; e a 
Terra é o mencionado grumo, que não se encontra bem no centro, 
mas sim um pouco mais para a esquerda.

5. No centro do coração existe um grande complexo de nervos; 
todavia, não é a morada principal da vida, senão a oficina de re-
cepção e acúmulo da substância alimentadora da vida, provinda do 
sangue e da atmosfera. Lá é assimilada pelo grumo, que a fecunda, 
ou abençoa, para se tornar substância prestável à vida, isto é: à vida 
da alma, por enquanto dependente, pois ela não poderia entrar em 
contato com o organismo sem esse nervo.

6. É, portanto, o mencionado nervo vital uma verruga dimi-
nuta do lado esquerdo do coração, semelhante à verruguinha num 
dedo mindinho do pé. Tais verruguinhas, somente cobertas pela epi-
derme, são os principais condutores de sensação dos pés; quem, no 
entanto, dá-lhes atenção e sabe que existem?!

7. Caso alguém tivesse a infelicidade de perder os dedinhos dos 
pés, teria muito maior dificuldade para andar do que se fosse lesado 
nos grandes dedos. Quem poderia dizer: Mas, Senhor, por que dei-
taste o maior peso de ação nas coisas mais ínfimas de Tua Criação 
Infinita? — Pois Eu lhe responderia: Por que motivo é o funda-
mento de vossas casas, não raro, mil vezes menor que toda ela, que 
precisamente lá encontra seu ponto de apoio? Por que existem tantas 
mentiras, enquanto no Reino da Verdade só há uma verdade básica? 
Por que é o carvalho tão grande e o gérmen de sua glande — que 
comporta inúmeros carvalhos de tamanho gigantesco — quase tão 
pequeno qual grão de areia?

8. Existem, Meus caros filhinhos e agora amigos, na Imensa 
Criação, muitas coisas cuja constituição e destino haveríeis de classi-
ficar de estranhas, caso as conhecêsseis. Na hipótese de vos apontar 
apenas algumas, exclamareis: Mas, Senhor, não é possível que tal seja 
desta forma, porquanto contradiz um raciocínio algo esclarecido! 



Jacob Lorber

212

— Em suma: não o compreenderíeis, e para enumerar apenas uma 
pequena parte, seria preciso maior número de milênios do que os 
grãos de areia do mar!

9. Quando fordes receber o Meu Espírito após Minha Despe-
dida Final, Ele vos encaminhará a todas as verdades, tornando-se 
óbvio perguntardes pelo ‘porquê’ das coisas! Ser-vos-á tirada a venda 
dos olhos, podendo ver na luz claríssima, que ora apenas vagamente 
pressentis. Por isto, satisfazei-vos com aquilo que acabais de ouvir! 
Trata-se duma semente depositada em vosso coração, cujos frutos 
colhereis amadurecidos quando dentro de vós mesmos tiver surgido 
o Sol do Meu Espírito.

10. Tereis compreendido algo do que vos falei? Sede sinceros 
e falai abertamente, porquanto ainda ficarei convosco durante sete 
horas! Manifestai vossas dúvidas, que pretendo levar-vos à luz mais 
clara, se bem que não à plena luz da Vida do Espírito.”

115.	NATUREZA E CONSISTÊNCIA DUM ENXAME GLOBULAR

1. Manifesta-se Mathael: “Senhor, isso tudo são enigmas para 
nós, que mal sabemos o tamanho e forma de nosso planeta. Em 
minha fantasia exuberante, compreendi alguma coisa, mas apenas 
como se pressente algo de grandioso num sonho. Muitos de meus 
companheiros o tomam por uma espécie de contrassenso, jamais 
aceitável por um raciocínio equilibrado. Pois, para se compreender 
tais assuntos, seria preciso se possuir base matemática, astronomia 
e seu sistema numérico. Faltando-nos quase inteiramente os ele-
mentos científicos, Tua Explicação grandiosa não nos pode ser com-
preensível.

2. Não é a primeira vez que nos permites um olhar em Teu Es-
paço Infinito, e agora nos facultaste um vislumbre na parte material; 
todavia, não podemos penetrar no seu todo. No mínimo seria pre-
ciso termos conhecimento do que venha a ser um enxame globular, 
as variadas categorias de sóis centrais e planetares; pois tendo ideia 
dum enxame globular, seria mais fácil compreendermos os outros, 



O Grande Evangelho de João – Volume V

213

e os sistemas de sóis centrais, cada qual com sua finalidade diversa. 
Qual é, por exemplo, a função dos sóis planetares, dos sistemas de 
sóis centrais, regiões de sóis centrais, super-sóis centrais e, finalmen-
te, os primeiros sóis centrais, nunca sonhados por Ptolomeu e Julius 
César, merecedor do título de astrônomo?”

3. Digo Eu: “Meu caro Mathael, vejo-te um tanto aborrecido; 
primeiro: por vos ter demonstrado coisas que pouco ou quase nada 
entendeis; segundo: te irritas contigo mesmo por faltar-te a compre-
ensão, porquanto possuis vasto conhecimento e cultura. Tudo isto 
não é justo de tua parte; pois o homem não só se torna sábio daquilo 
que ouve e de pronto compreende a fundo, e sim, geralmente, da-
quilo que não assimila!

4. Aquilo que a pessoa entendeu não mais será objeto de refle-
xão e pesquisa, pois o que se tem, não se procura conquistar noutra 
parte, descansando na posse adquirida, enquanto que se empenha 
para alcançar aquilo de que carece, mormente no campo dos valores 
supra, até que tenha ao menos uma pequena posse.

5. Vê, se fosse Minha intenção fazer-vos criaturas dotadas de 
preguiça mental, facilmente poderia desenhar um enxame globular à 
vossa frente, de sorte que o entenderíeis do mesmo modo que sabeis 
serem dois mais dois, quatro! Quero-vos, porém, intelectualmente 
ativos; por isso, vos demonstrei algo que vos tira o sono. Pela mesma 
razão, não compreendestes o que anteriormente relatei a respeito, 
sabendo que somente o entenderíeis em ocasiões oportunas, isto é: 
em noites estreladas.

6. A fim de vos facilitar a meditação sobre o assunto, chamarei 
vossa atenção para fatos idênticos nesta Terra: observai uma organi-
zação militar — e tereis mais ou menos um enxame globular à vossa 
frente, com seus sóis centrais e primários! Aqui está um capitão com 
dez a trinta soldados; lá, um outro, maior, que comanda dez capitães 
de primeira categoria. Este último é qual Sol planetário, e os dez a 
trinta soldados rasos são os planetas que giram ao redor dum sol. 
O segundo e mais elevado, guia dos dez mencionados capitães, já é 
idêntico a um sol central, com seu sistema rodeado por uma quan-



Jacob Lorber

214

tidade de sóis planetares e seus inúmeros planetas. Esses sóis plane-
tares, que se movimentam em torno dum sol central, formam com 
ele uma região solar; não esqueçais este ponto para melhor compre-
ensão do que se segue.

7. Passemos agora a um capitão de terceira classe! Tem ele sob 
seu comando mais ou menos dez capitães das categorias anteriores, 
e lhe compete organizar e guiá-los. As ordens desse terceiro che-
fe — que denominaremos de general — são transmitidas apenas 
aos sub-chefes das coortes, que as passam aos subalternos e esses, 
aos soldados. Falamos há pouco duma região solar, e subentende-se 
haver no Espaço várias dessas regiões, que por sua vez têm um chefe 
ainda maior.

8. Classificaremos a tropa sujeita a um general de ‘sociedade’, e 
imaginemos dez a vinte sociedades sob o mando dum superior que, 
geralmente, comanda uma legião, que representa parte importan-
te dum exército. Uma legião pode, portanto, ser comparada a um 
aglomerado de sóis. Estando várias legiões sujeitas ao comando dum 
superior, os aglomerados de sóis obedecem a um sol central maior 
e mais poderoso, que denominaremos de Sol Central de enxames 
globulares, para distingui-los dos anteriores.

9. Todos os exércitos são sujeitos a um só monarca, assim como 
os incontáveis enxames do Sol Central Principal, de dimensões co-
lossais, a fim de atrair todos os enxames, assim como os sóis plane-
tares atraem seus planetas e suas luas respectivas, girando em órbitas 
vastíssimas. Tal monarquia solar é por Mim denominada de ‘globo 
membranáceo’. ‘Globo’ em virtude de sua forma redonda; ‘membra-
na’ são todos os corpos cósmicos dentro dele, porque enfeixa vida 
espiritual em julgamento e finalmente tal Globo é uma membrana 
universal, que comporta eões vezes eões de sóis para a manutenção 
do equilíbrio determinado. Dize-Me, Mathael, se Me compreendes-
te melhor!”



O Grande Evangelho de João – Volume V

215

116.	INSUFICIÊNCIA DO CONHECIMENTO HUMANO. 
CONSOLO PELO AMOR DIVINO

1. Diz Mathael: “Agradeço-Te, Senhor, por mais esta explica-
ção, pois facultou-me noção mais nítida dum enxame globular, sa-
tisfazendo-me inteiramente. Quanto aos inúmeros vizinhos do Es-
paço Imenso, não me dizem respeito; julgo que o espírito humano 
com um só enxame terá o suficiente para toda a Eternidade.

2. Admitamos essa nossa pequena Terra: quanto tempo seria 
preciso ao homem para viajar de ponta a ponta?! Creio que nem em 
cinco a seis mil anos poderia afirmar não mais haver um ponto que 
não fosse por ele pisado! Acrescentando o percurso necessário da 
pesquisa rigorosa, as horas de lazer indispensáveis na contemplação 
de Tuas Obras Milagrosas, tentando a criatura permanecer mais pro-
longadamente em zonas aprazíveis — necessitar-se-ia de um tempo 
incalculável!

3. Que dizer ainda do percurso que um cientista levaria para es-
tudar o interior deste planeta?! Nem um milhão de anos seriam sufi-
cientes, mormente na observação das enormes oficinas da Natureza 
e seus elementos, e a maneira pela qual surgiram e posteriormente 
passaram a outras formas!

4. Considerando tudo isto e a dificuldade que se prende a espa-
ço e tempo — nem eões seriam suficientes para analisá-lo em toda 
sua natureza orgânica! Ao lado da Terra se teria de considerar a Lua, 
que a fim de pesquisá-la em seu todo, requereria vários milênios. A 
seguir, viriam os grandes e pequenos planetas, que em virtude de 
sua construção peculiar, por certo são mais deslumbrantes que o 
nosso, e não seria possível ao pesquisador deles se separar em incon-
táveis milênios.

5. Só depois viria o Sol, com suas planícies de grandiosidade 
luminosa! Creio que a criatura seria tentada em lá permanecer uma 
eternidade — todavia, haveria de descobrir sempre algo de novo! 
Levando-se em conta serem seus habitantes excessivamente lindos, 
sábios e amáveis, não seria possível cogitar-se duma separação. O 



Jacob Lorber

216

imenso sistema numérico da Arábia nem teria base para expressar as 
épocas necessárias na pesquisa do grande Sol!

6. Isto, todavia, seria um sol planetário! Ainda restariam eões 
vezes eões de sóis centrais! Basta, pois! Para se entrar no conheci-
mento completo com este enxame globular, seria preciso eternidades 
sem fim! Quem, neste caso, poderia cogitar dum outro, quando este 
já me causa tonteiras?!

7. Ó Senhor, Teu Amor é-me o maior consolo, onde me posso 
equilibrar; a Imensidade de Tua Onipotência e Sabedoria me devora 
qual enorme guelra a tragar um verme, que deixa de existir! Em Tua 
Grandiosidade, Senhor, és um Mar de fogo aterrador! No Teu Amor 
Te manifestas qual favo de mel! Por isto me agarro a Ele, que arreba-
ta o meu coração e alegra minha vida!

8. Sei que compreendo coisas grandiosas; quem, mais tarde, 
entendê-las-á? Prevendo não serem Tuas Explicações acessíveis a bi-
lhões de criaturas, nem me posso alegrar, em virtude do grau inferior 
da evolução espiritual da Humanidade!

9. Pressinto vagamente ser possível levar-se aos homens a noção 
de Tua Divindade, começando eles a amar-Te e adorar-Te; além dis-
to, porém, nada mais compreenderão! Quando se pretende construir 
um edifício, necessita-se dum solo firme; pois em areia ou no brejo 
não se levantará uma construção. Por esse motivo, prefiro ficar no 
amor — também para o meu povo, porque aquilo que o meu sen-
timento me revelar, será aceito pelo meu intelecto! Tenho razão?!”

117.	O CONHECIMENTO DA DIVINDADE DE JESUS, 
CONDIÇÃO PARA O VERDADEIRO AMOR A DEUS

1. Digo Eu: “Certo — pois quem estiver no amor estará em tudo 
que emana de Mim! Mas através do Meu Amor somente, não poderás 
reconhecer-Me em Verdade! Vê, podes amar de todo coração tua espo-
sa querida, e vice-versa; entretanto, não sereis um deus reciprocamente.

2. Se tu Me amares apenas como simples homem, conquanto 
mui bondoso e compreensivo, e Eu corresponder a teu afeto da mes-



O Grande Evangelho de João – Volume V

217

ma forma, poderíamos caminhar lado a lado por eões de anos, sem 
que Me tomasses e tratasses como Deus, por seres apenas uma obra 
do Criador.

3. Se quiseres reconhecer-Me conforme no momento estou à 
tua frente, sou obrigado a Me fazer entender como Tal, pela Palavra 
e Ação. Se, deste modo, Me tiveres verdadeiramente assimilado e 
deduzido, pelo Meu Poder e Sabedoria, ser Eu evidentemente mais 
que um simples Homem, bom e compreensivo — teu coração hu-
milde se prosternará no pó diante de Mim, podendo então, por tal 
justa humildade, incendiar-se no pleno amor; nele encontrarás fiel 
e verdadeiramente a razão viva de Teu Deus e Criador. Isto não só 
ocorre contigo, mas com todas as criaturas.

4. Quem não Me reconhecer como Deus não poderá amar-
-Me de todo coração! Acaso ser-te-ia possível amar-Me como Ser 
Supremo se tivesses apenas observado ações e palestras puramente 
mundanas? Certo que não! Teu amor se teria tornado tão poderoso, 
na hipótese que não tivesses descoberto o divino dentro de Mim? 
Se Eu de ti Me tivesse aproximado somente pela dedicação e pelo 
amor, qual noivo com sua noiva, não terias descoberto o Espírito do 
Ser Supremo, que Se manifesta em Mim pelo Conselho, Doutrina 
e Ação, pois isto te foi facultado pela Minha Sabedoria e Onipo-
tência; não é, portanto, justo classificares Minha Grandiosidade na 
Sabedoria e Força de mar de fogo aterrador, julgando terem as cria-
turas nada a ver com isto. Dá-se justamente o contrário! Devem elas 
procurar o Meu Reino com toda ânsia possível, em tudo e acima de 
tudo, começando a se habituar a cada espera e relação na Grande 
Casa do Pai. Só assim aumentarão no verdadeiro amor e na humil-
dade, alegrando-se com o Pai, assim como Ele o faz com Seus filhos!

5. Quando as criaturas viverem deste modo uma vida verda-
deira, através de Minha Sabedoria, Amor e Onipotência, serão em 
tudo aquilo que devem ser. Tornar-se-ão, como Meus Filhos, tão 
perfeitos como Eu, jamais achando Minha Sabedoria, Onipotência 
e Amor Divinos qual mar de fogo aterrador! Penso ser-te isto bem 
claro! Acrescento, ainda, não vos competir, por ora, ensinardes aos 



Jacob Lorber

218

povos tudo aquilo que vos demonstrei. Ensinai-lhes, antes de tudo, 
reconhecerem a Deus, acreditarem vivamente Nele e amá-Lo sobre 
tudo. Todo o resto ser-lhes-á revelado pelo próprio espírito, dentro 
de suas necessidades.”

118.	IMPORTANTES DIRETRIZES À DIVULGAÇÃO DO 
EVANGELHO

1. (O Senhor): “Atualmente repousa a Humanidade numa ig-
norância completa, qual sono dos mortos; todo o seu saber é ape-
nas fútil fantasia e ninguém sabe orientar o próximo. Se bem que 
exista quantidade de doutrinadores e guias dos mais variados ma-
tizes — de que adianta?! São todos tão cegos quanto seus adeptos; 
quando se aproximarem da vala, ambos cairão, sem conseguirem 
sair do abismo.

2. Isto não nos deve levar a crer que os homens não se entre-
gariam à orientação dum guia justo! Que mais poderia almejar um 
cego do que um guia de boa visão, sobretudo se este, de boa consci-
ência, afirmar que o cego brevemente ficará curado, caso lhe siga de 
modo fiel e confiante?! E se ele caminhar por certo tempo ao lado do 
outro e dentro em pouco seus olhos puderem vislumbrar a claridade 
do dia — quão feliz se sentirá seu coração!

3. Afirmo-te não ser tão difícil como pensas tornar-se um guia 
justo de um cego sedento de luz! A dificuldade só começa a sur-
gir quando o ignorante julga ser orientador, através da presunção 
manifesta pela compreensão errônea. Nessa categoria se enquadram 
fariseus e escribas, e muitos sacerdotes pagãos. Que fazer, então? Um 
exemplo vos trará orientação para tais casos!

4. Suponhamos que um general pretenda lutar contra um re-
gente vizinho, maldoso, cujo território estivesse bem defendido com 
fortalezas, exército e armas. Ao se aproximarem da fronteira, os ofi-
ciais e comandantes viram-se para o general, dizendo: Excelência, 
nada poderemos conseguir nessa campanha; pois o inimigo está ar-
mado até os dentes e toda nossa força bélica será aniquilada diante 



O Grande Evangelho de João – Volume V

219

de tal poderio! Seria, pois, razoável desistirmos dessa vez, aguardan-
do oportunidade mais favorável!

5. Responde o general: Para aquele homem nunca virá época 
melhor; pois todas as advertências não lhe tocaram ouvidos e cora-
ção. Urge, portanto, demonstrar-lhe não ser o único com direitos 
sobre as terras. Seus regimentos e fortalezas não nos dizem respeito! 
Invadiremos o território, que está isento de proteção, atraindo com 
facilidade o povoado insatisfeito e orientando-o por conhecimentos 
e sábias leis — e de nada lhe servirão suas defesas. Caso nos ataque, 
bem preparados que somos e sabendo usar nossas armas, dizimá-lo-
-emos pela supremacia, coragem e habilidade estratégica.

6. Integrando-se do sábio plano de ataque, os oficiais e coman-
dantes não só se convenceram ser este o melhor caminho a seguir, 
como também se encheram de coragem e convicção pelo bom êxito 
do projeto. Invadiram a fronteira, onde não havia defesa, sem fa-
zerem uso de armas e o povo os recebeu às centenas, com bandeira 
branca, saudando-os como salvadores.

7. Quando os guerreiros do regente tirano observaram a aglo-
meração do povo ao redor do exército vizinho, começaram a con-
jecturar acerca das medidas a serem tomadas. O tirano mandou que 
tudo fizessem para expulsarem o inimigo; os generais, porém, obs-
taram: ‘Já não é mais possível! O povo confraterniza-se com ele, 
aumentando consideravelmente seu poderio! Nossa luta seria de um 
para mil! Estamos vencidos e nossos burgos de nada adiantam; pois 
a fortaleza mais poderosa é o próprio povo — em mãos do inimigo!’ 
Resta-nos apenas capitular! Se bem que a contragosto, o regente teve 
de seguir o conselho dos militares.

8. O mesmo deveis fazer como prudentes divulgadores de Mi-
nha Doutrina! Deixai os templos e as residências sacerdotais; prepa-
rai apenas o povo! Se, após pequeno esforço, estiver ao vosso lado, 
os antigos templos pagãos logo perderão o seu valor, ruindo pouco a 
pouco. Seus servos, levados pela própria convicção ou pela força das 
circunstâncias, aderirão a vós, aceitando a Nova Doutrina e vivendo 
de acordo.



Jacob Lorber

220

9. Por essa explicação, Mathael, certamente compreenderás não 
ser tão difícil a divulgação de Meu Verbo quando se age com pru-
dência. Aplicando a violência, o efeito corresponderá à mesma! Será 
que todos vós compreendestes a lição?!”

119.	DIFERENÇA ENTRE UM DOUTRINADOR VERDADEIRO E 
UM FALSO

1. Diz Mathael: “Sim, meu Senhor e Deus; tudo me é com-
preensível, como também assimilei ser preciso crer-se primeiro em 
Deus, para se poder amá-Lo! A fé não pode ser cega e ignorante, mas 
cheia de luz, isto é: preciso se torna saber Quem é Deus. Só atra-
vés de uma noção clara e racional de Sua Sabedoria, Onipotência e 
Grandiosidade se poderá ingressar no pleno amor a Ele.

2. Não é tarefa mui fácil para quem se fundamentou em con-
ceitos errados; mas tão logo se tenha uma noção verdadeira, pode-se 
transmiti-la aos que dela carecem; e torna-se coisa diversa aprender-
-se algo com uma pessoa profundamente entendida no assunto, do 
que com alguém que tenha a pretensão de orientar, não obstante 
tenha apenas ouvido ‘o galo cantar’, onde finalmente o professor 
entende tanto quanto o aluno.

3. O doutrinador de profundos conhecimentos saberá elucidar 
facilmente o assunto complicado por quadros e parábolas, enquan-
to que o pretenso doutrinador, a fim de apresentar sabedoria, tudo 
fará para encobrir o mesmo com frases místicas, levando o discípulo 
à confusão.

4. Tenho a impressão do seguinte: O primeiro se assemelha a 
alguém munido duma grande lanterna fechada, oferecendo-se ao 
viajor que pretenda caminhar à noite para evitar o calor do dia. De 
pronto ele indaga ao guia como poderiam achar o caminho do de-
serto sem luz! Pois os camelos e cavalos hão de se assustar na escuri-
dão e não será possível fazê-los correr!

5. O guia então responde: Não te perturbes por isso! Nesta lan-
terna se acha uma luz tão poderosa que, ao abrir as vidraças, pro-



O Grande Evangelho de João – Volume V

221

jetará tanta claridade como a luz do sol, e nenhum dos animais se 
amedrontará!

6. Confiantes, os dois encetam a viagem. No início, o guia abre 
apenas uma fresta e imediatamente é irradiada tanta luz a se poder 
evitar as pedras de escândalo. E o viajor confessa ser bem prática tal 
lanterna, tornando fácil a viagem pelo deserto.

7. Qual não será sua surpresa quando o guia abrir todas as ja-
nelas da lanterna, espargindo, num momento, uma verdadeira luz 
solar, que amedronta até mesmo os animais ferozes, despertando, 
em compensação, os pássaros pacíficos dos céus, que começam a 
cantar como se o sol tivesse realmente surgido?! Eis a luz dum guia 
entendido!

8. Em seguida, vem um doutrinador fictício, munido duma 
lamparina, e se prontifica a guiar um viajante pelo deserto; este, 
todavia, expõe seu receio em virtude da fraca iluminação. O outro, 
porém, protesta dizendo: Amigo, minha lamparina parece irradiar 
um vislumbre fraco; trata-se, no entanto, duma luz mágica, que fa-
culta a melhor orientação numa noite trevosa!

9. Inicia-se a viagem. A cada momento os animais se assustam e 
não querem prosseguir, pois com essa luz seus olhos são cegados de 
tal forma a nada mais enxergarem. Assim, deitam-se e não é possível 
fazê-los caminhar.

10. Exclama, então, o viajante: ‘Sabia de antemão não ser possí-
vel caminhar-se pelo deserto com luz dessa espécie! Que faremos no 
caminho difícil?’ Diz o guia, com ares de importância: ‘Os animais 
estão cansados e farejaram algumas feras distantes; para nossa feli-
cidade, não querem prosseguir!’ Intervém o outro, tremendo: ‘Mas 
que fazer, caso sejamos atacados?’ Responde o guia, ainda mais me-
droso: ‘Ora, a escuridão nos protegerá, pois nunca se viu um assalto 
numa noite como essa!’ Por sorte, nada de mais acontece e ambos 
aguardam a aurora, confortando-se reciprocamente.

11. Penso suceder o mesmo na orientação espiritual enceta-
da por parte dum doutrinador fictício. No deserto e na treva da 
vida terrena, onde nada podem vislumbrar, o pretenso orienta-



Jacob Lorber

222

dor consola seu discípulo, prometendo-lhe serem desvendadas, no 
Além, todas as coisas misteriosas. Isto, porém, não impede sentir 
ele maior pavor da morte que o adepto inexperiente, que ao menos 
possui uma fé cega, enquanto que o outro até mesmo essa de há 
muito perdeu.”

120.	O FUTURO DA DOUTRINA DO SENHOR

1. (Mathael): “Estou, pois, plenamente convicto não termos 
muita dificuldade na divulgação da Tua Doutrina provinda de Deus, 
mormente nós, soberanos e potentados; outra pergunta de grande 
importância consiste na maneira pela qual poderá ser mantida para a 
Humanidade sem qualquer aditamento ou omissão. Formamos um 
grupo considerável de pessoas incumbidas da transmissão de Teu 
Verbo, que todavia será propagado por cada um, individualmente. 
Será preciso falar-se de modo diverso aos judeus, gregos, romanos, 
persas, hindus, egípcios e aos próprios skythos, porquanto cada raça 
tem seus conceitos formados. Assim sendo, dar-se-ão evidentes in-
fluências e matizes. Se daqui a alguns séculos se for comparar os en-
sinamentos de variadas nações — acaso terão alguma semelhança?! 
Os judeus não afirmarão em breve possuírem a Doutrina pura e ver-
dadeira? Enquanto os gregos responderão estarem eles de posse da 
Mesma, tal qual jorrou da Boca do Senhor! E os romanos e armênios 
— não dirão o mesmo? Espero não divergirem em demasia em sua 
síntese; no que diz respeito à análise, poderão se apresentar as maio-
res variedades, em virtude do livre arbítrio! Sendo este o prognósti-
co, acho que deveriam ser tomadas precauções quaisquer para evitar 
que surja um verdadeiro caos. Qual seria Tua Opinião, Senhor?”

2. Respondo: “Caro amigo, muito embora derive tua preocu-
pação dum coração honesto, observo ser ela prematura! É certo que 
a Doutrina não será mantida tão pura conforme a recebestes entre 
todas as nações.

3. Daqui a alguns anos surgirá uma quantidade de Evangelhos, 
cada qual mantendo a afirmação de conter a pura Verdade, e mesmo 



O Grande Evangelho de João – Volume V

223

assim não serão idênticos. Acontecerá algo muito pior: Apresentar-
-se-á o príncipe da mentira, testemunhando contra Mim e fazendo 
grandes milagres, não obstante falsos! Lançará no campo, por Mim 
semeado com sementes puríssimas, o gérmen maldoso da erva dani-
nha para sufocar o trigo puro.

4. Tudo isto, porém, não prejudicará Meu Verbo da Verdade; 
pois Ele será por vós transmitido oralmente, sem contudo usardes 
das mesmas palavras que Eu. Também não será preciso, porque o 
espírito intrínseco perdurará.

5. Quem crer em Mim e for batizado em Meu Nome, pela água 
e pelo espírito, receberá o Meu Espírito, caminhando na Luz da 
Verdade Pura, temporal e eternamente. Com tal pessoa a Doutri-
na se manterá em toda sua pureza. Quem não alcançar essa Graça, 
também não assimilará a Luz Pura da Verdade Eterna, e de nada 
adiantará ir à procura de outros conhecimentos, que apenas sobre-
carregarão sua alma.

6. Acredita-Me: se alguém soubesse de cor cada Palavra por 
Mim proferida, sem receber o Espírito, para com Ele poder penetrar 
às profundezas onde agem Luz, Força e Vida — Minhas Palavras lhe 
seriam de tão pouca utilidade quanto as longas preces dos fariseus!

7. Quem possuir o Espírito de Meu Verbo não mais necessitará 
da letra, pois terá a Doutrina Pura. E Eu permanecerei em Espírito 
com os poucos, mas verdadeiros confessores, até o Fim dos Tempos 
desta Terra. Deste modo, Mathael, a Doutrina é mantida inteira-
mente pura!”

121.	SEM APLICAÇÃO DA DOUTRINA NÃO HAVERÁ 
CONHECEDORES DA MESMA

1. (O Senhor): “Aquilo que o homem necessita saber e crer é, 
além disto, anotado no momento por João e Matheus. Quem acei-
tá-lo como norma de sua vida, preparar-se-á para receber o Espírito.

2. Continuando, porém, inerte após tudo isto que de Mim ou-
viu e não se empenhando em viver conforme ensinam os Manda-



Jacob Lorber

224

mentos, será dono da letra ora anotada pelos Meus escrivães e por 
Raphael, que a escreveu para ti e alguns outros, jamais, porém, pe-
netrará no espírito da mesma.

3. De nada adiantará alguém exclamar com fé: Senhor, Senhor!; 
pois tais confessores estarão diante de Mim como criaturas que não 
Me conhecem, e também não chegarão a tal ponto.

4. Afirmo-vos em verdade e para todas as eternidades: Quem 
não se tornar perfeito na aplicação da Minha Doutrina, permane-
cendo apenas ouvinte e, vez por outra, admirador e elogiador da 
Mesma, não receberá o Meu Espírito, e todo Meu Ensinamento 
pouco ou mesmo nada lhe adiantará! Pois, em seguida à morte, esta-
rá com a alma desnuda e lembrar-se-á tanto de Mim e de Meu Verbo 
como se jamais tivesse tido informação a respeito, fato mui natural.

5. Por exemplo: Certa pessoa muito ouviu falar da grande 
Roma; é informada do caminho para lá; tem os meios e oportunida-
de para visitar aquela metrópole e conhecê-la inteiramente, por ter 
sido várias vezes convidada por amigos que lá estiveram. Entretanto, 
por não dispor de tempo e por ser muito comodista, receia os trope-
ços da viagem e, finalmente, acha tal desnecessário, pois seus amigos 
tantas vezes e tão minuciosamente a descreveram, que em sua fanta-
sia se apresenta como se lá estivesse muitas vezes!

6. Eis a ideia de tal homem. Se lhe apresentássemos um quadro 
autêntico da dita cidade, sem título, ele o fitaria como o boi olha 
para uma nova porteira; e se o deixássemos adivinhar, levaria muito 
tempo para afirmar ser o quadro, realmente, a cidade de Roma.

7. Digo mais: Admitamos que ele, casualmente, passe por lá, 
sozinho e todos lhe afiancem achar-se em outra cidade qualquer — 
ele acabará por acreditá-lo!

8. Não é, portanto, suficiente a criatura procurar conhecimen-
tos, seja do que for, através de relatos e leituras, pois todas essas 
noções permanecem mudas e sem valor para a vida, caso não sejam 
postas em contato com a vida da alma por meio da ação.

9. A criatura que encetasse a viagem para Roma, da qual muita 
coisa extraordinária lhe contaram, e lá chegando tudo analisasse, 



O Grande Evangelho de João – Volume V

225

teria a plena verdade gravada no fundo de sua alma, tal qual a exis-
tência da metrópole.

10. Caso nunca a tivesse visto, sua imaginação se modificaria 
por um relato novo e diferente; pois um quadro fantástico revezaria 
outro, até que finalmente a pessoa não consegue mais fazer uma 
ideia razoável sobre o assunto.

11. Ao passo que, tendo tido a experiência pessoal, centenas de 
conversadores poderiam dar-lhe novas e estranhas descrições de sua 
situação, que ela se rirá e talvez se aborreça com as mentiras atrevi-
das de alguns que pretendam fazer-se importantes, expulsando-os de 
casa; pois nela vive a Roma verdadeira e não pode ser apagada por 
uma descrição imaginária.

12. E isto porque se gravou a verdade plena, através de muito 
esforço e trabalho, em sua alma e não somente no cérebro! Assimi-
lou, assim, o verdadeiro espírito do assunto, pela alma; o quadro fiel 
e verdadeiro vive, pois, dentro dela e não mais pode ser anulado por 
outro, fantástico.

13. Por esse exemplo demonstrou-se a diferença existente entre 
aparência enganadora e verdade plena, em todas as relações. O que 
não se tornou quadro vivo na alma poderá ser facilmente substituí-
do. O mesmo sucede com Minha Doutrina.”

122.	IMPORTÂNCIA DA ATITUDE CRISTÃ

1. (O Senhor): “Podereis anotar a Doutrina, palavra por pala-
vra, com sinais indeléveis para todos os tempos, de sorte a impedir 
se venha perder uma só virgula, prepará-la a todos os povos, que 
exclamarão, uníssonos: ‘Eis um Ensinamento maravilhoso, digno 
de Deus!’ Se ninguém pusesse mãos à obra, agindo dentro de seus 
princípios e exigências — acaso seria ela de utilidade? Em absoluto! 
Poderá um medicamento curar um enfermo se ele não o tomar de 
acordo com a prescrição do médico?!

2. Se, porém, a pessoa pouco souber deste Meu Verbo, e no 
entanto agir prontamente conforme ensina, terá benefício maior e 



Jacob Lorber

226

mais vivo que o outro que, embora fale de Mim e de Minha Dou-
trina com o máximo respeito, jamais se decide à ação corresponden-
te. O primeiro verificará em sua alma o reduzido conhecimento, e 
da pequena semente surgirá, em breve, uma grande colheita vinda 
do espírito, impossível de ser destruída por um poder maldoso; en-
quanto o elogiador e conservador fiel de Minha Doutrina, instigado 
pela fome espiritual, açambarcará todos os outros ensinamentos — e 
mesmo assim, morrerá de fome. Seria possível uma alma reconhe-
cer-me no Além se ela não se tiver apossado, pela ação, do Espírito 
Verdadeiro de Minhas Palavras em toda sua plenitude?!

3. Admitamos que alguém apenas soubesse ser preciso amar a 
Deus sobre todas as coisas e ao próximo como a si mesmo, e chegas-
se a meditar o seguinte: Que Ensinamento grandioso! Deve existir 
um Ser Supremo que, pelas Suas Obras, Se manifesta cheio de Bon-
dade e Sabedoria; por isso deve ser considerado, respeitado, honrado 
e amado muito mais que tudo na Terra. O meu próximo é, tanto 
quanto eu, uma criatura de Deus e vive neste mundo com os mes-
mos direitos. Não pode ser menosprezado, mas em virtude de meu 
raciocínio, sou até mesmo obrigado a fazer-lhe o que espero ele me 
faça. Pela desconsideração, igualmente me desconsideraria, porque 
também sou apenas um homem e nada mais. Reconheço isto como 
máximo princípio de vida e respeitá-lo-ei rigorosamente!

4. Ele, então, começa a agir, a fim de convencer os que o ro-
deiam através do exemplo e ensino simples e modesto, educando 
sua família como modelo de criaturas verdadeiras e devotas. Quais 
serão os efeitos de tal empreendimento louvável? Viverão em paz, 
e nenhum se elevará acima do outro. O compreensivo se dá ao tra-
balho, com toda paciência e amor, a educar os incompreensivos, 
chamando-lhes a atenção para os milagres da Criação Divina, e se 
alegra por ter fortificado o fraco. Isto se dando pela ação, também é 
assimilado pela vida da alma, que assim se torna mais forte e ativa.”



O Grande Evangelho de João – Volume V

227

123.	A SABEDORIA COMO EFEITO DA AÇÃO AMOROSA

1. (O Senhor): “Quanto mais ativa a alma, tanto mais lúcida 
se torna, pois o fogo é o elemento básico da vida psíquica; quanto 
mais poderosamente esse elemento começar a agir, tanto maior luz 
espargirá. A alma se tornando plena de fogo, aumenta também sua 
irradiação, podendo, através de tal elevada luz de vida, penetrar mais 
e mais nos segredos internos do espírito.

2. Essa percepção e compreensão mais apurada estimulam a 
alma no amor e na admiração mais profunda de Deus, e tal senti-
mento é a primeira fagulha do Espírito Divino dentro da psique; ela 
cresce de modo poderoso e, em breve, a alma e o Espírito de Deus 
serão unidos, e ela será por Ele levada a toda Verdade e Sabedoria.

3. Uma vez alcançado tal saber profundo, como vos falei e exem-
plifiquei durante vários dias, dizei-Me se nisto cabe a responsabilida-
de de ter o homem recebido Minhas Palavras exatas e inalteradas?! 
Não! Ouviu apenas as duas Leis do Amor; o resto foi sua própria 
conquista, obtida pelo vivo e consciente cumprimento das mesmas!

4. Alguns dentre vós se perguntam, no íntimo, não obstante 
ter Eu Me explicado de modo compreensivo: Como pode o sim-
ples cumprimento de duas Leis elevar a alma a tamanhas alturas 
de Sabedoria? E Eu respondo: Por ser a alma, desde o início, assim 
organizada!

5. De que modo amadurece uma uva, apesar de ser simples 
planta?! Pelo efeito de luz e calor, que despertam e acionam os ele-
mentos da Natureza dentro da videira. Pela ação cada vez mais efe-
tiva, onde se dá um atrito constante, tornam-se eles mais fogosos 
e luminosos, estimulando sua inteligência individual; quanto mais 
esta se aclara, tanto mais eles se reconhecem como pertencentes à 
mesma ordem, começando então a organizar-se e a unir-se. Quando 
tiver alcançado a justa medida — a uva estará madura e saborosa.

6. Se o suco for bem guardado num vasilhame, os elementos 
equilibrados não mais permitirão a invasão dum corpo estranho, 
que contenha elementos de ordem diversa, podendo perturbar o 



Jacob Lorber

228

equilíbrio do mosto. Tão logo perceba algo de heterogêneo, ele fer-
menta e se agita até que tenha expelido o elemento estranho ou este 
se tenha submetido à sua ordem. Isto feito, desperta o espírito da 
nova luz e calor pela ordem de todos os elementos do mosto puri-
ficado, transformando-o num vinho espiritualmente forte e puro.

7. Eis o efeito do Sol, isto é: de sua luz e calor. O mesmo acon-
tece com a criatura e sua alma! Podendo levar sua alma à maior 
atividade pelo cumprimento duma Lei da Ordem Divina, todas as 
suas esferas de vida se tornam mais claras e calorosas. Isto lhe facul-
ta maior compreensão e pureza, reconhecendo a Força Divina, que 
nela Se esparge mais e mais, produzindo sensação de vida espiritual.

8. Uma vez que reconheça esse Poder, terá aceito Deus, de onde 
emana tal Força; assim a alma será levada a amá-Lo cada vez mais. 
Este amor expele tudo que seja estranho à sua ordem vital mais pura 
e perfeita, unificando-se com a Ordem do Espírito Divino dentro 
dela. Sendo este o efeito lógico e seguro, subentende-se que tal psi-
que aumente em força e poder provindos de Deus, tornando-se, 
assim, um Verdadeiro Filho do Ser Supremo.

9. Quando um dia deixar seu corpo, ingressando no Além em 
plena consciência, de pronto reconhecerá Deus, porque em vida já 
se unira a Ele, elevando-O à consciência plena e lúcida pela simples 
razão de ter a Consciência do Espírito de Deus Se tornado consciên-
cia perfeita da própria alma.”

124.	O PROFUNDO SABER, SEM AÇÃO

1. (O Senhor): “Se isto tudo só pode se dar conforme acabo de 
explicar, torna-se fútil a preocupação de se querer conservar puro o 
que vos foi transmitido. Necessita o homem apenas uma semente 
pequenina, qual grão de mostarda; se ele a depositar no solo da vida 
de seu coração e a cuidar ativamente, surgirá uma árvore cujos ga-
lhos os pássaros celestes poderão habitar.

2. Acaso os fariseus não possuem os Livros de Moysés e dos pro-
fetas, completos?! Que lhes adiantam? Pois mesmo assim são lobos 



O Grande Evangelho de João – Volume V

229

vorazes com pele de cordeiro, para melhor devastarem as manadas 
pacíficas.

3. Afirmo-vos: Todo exterior, por mais puro que seja, mata; so-
mente o espírito possui vida e vivifica tudo que penetra; por isto, 
reduzireis Minha Doutrina de modo acessível, de acordo com as 
necessidades gerais dos homens. Quem agir dentro dela despertará 
em si o espírito de Deus, à medida de sua atividade, e este então 
vivificará a alma na luz e no fogo da Verdade Plena; deste modo, 
a psique será levada a todas as profundezas da Sabedoria Divina, 
integrando-se daquilo que vos falei, e ainda de outras coisas mais.

4. Calculai Eu vos querer revelar, de modo analítico, toda Mi-
nha Criação, do mais sublime ao mais ínfimo, para cuja finalidade 
convocaria muitos milhares de anjos, a fim de anotarem tal Reve-
lação. Para tanto, necessitaríamos quantidade tão enorme de per-
gaminho, a não caber num enxame globular; e ainda mesmo todo 
ele escrito, dizei-Me: quando teríeis concluído tal leitura? Presumo 
compreenderdes vossa tolice!

5. Viajai para Memphis, Thebas, Karnag e Alexandria, onde 
encontrareis bibliotecas genuínas; mas vos garanto não haver pessoa 
que as lesse em quinhentos anos. Necessário para tanto seria, no 
mínimo, a idade de Mathusalém. E qual o benefício de tal leitura? 
Sua memória começaria a falhar de dia para dia, de hora em hora 
e de minuto em minuto — portanto não tiraria o menor proveito 
para sua vida.

6. Percebei agora o caminho diverso que vos demonstro com a 
Minha Doutrina, pelo qual se consegue, em curto tempo, o ingresso 
em toda a Sabedoria Celeste?!

7. Eu sou o Caminho, a Verdade e a Vida! Quem Me tiver aceito 
na alma, com amor — não só pela fé derivante da leitura, mas pela 
ação perfeita — será por Mim procurado em Espírito, e Eu revelar-
-lhe-ei e o iluminarei qual Sol nado aclara os vales obscuros da Terra.

8. Com um só golpe de vista do espírito, ele perceberá mais — 
em suas bases profundas — do que pela leitura de milhares de anos, 
na hipótese de ele viver tanto tempo.



Jacob Lorber

230

9. Vós mesmos muita coisa ouvistes e assististes há vários dias, 
enquanto passei ensinando e agindo em vosso meio, e vossas almas 
se tornaram mais alertas e em vosso coração penetraram amor, fé e 
confiança plenas. Se, porém, assim permanecerdes, pouca utilidade 
teríeis lucrado para vossa psique e vosso conhecimento e saber es-
tacionariam.

10. Deveis, de agora em diante, tornar-vos ativos dentro de 
Meu Verbo; isto animará e iluminará vossa alma, permitindo ao 
Meu Espírito nela habitar, para levá-los à Sabedoria Completa.

11. Nisto se baseia a Nova Escola da Vida Verdadeira e os Úni-
cos Conhecimentos de Deus e de si mesmo; denomina-se Minha 
Doutrina um Verdadeiro Evangelho, porque ensina as criaturas ca-
minharem na trilha justa e genuína para alcançarem a Vida Eterna, 
o Amor Único e a Sabedoria de Deus.

12. A Doutrina é curta, e quando compilada num livro, pode 
ser lida em poucas horas. A leitura cuidadosa somente trará o conhe-
cimento externo à pessoa — fato necessário no princípio.

13. Este ato é idêntico ao primeiro passo duma viagem; pois se 
devo Me encaminhar para Damasco sem dar o primeiro passo, su-
bentende-se não poder efetuar os seguintes. Ainda mesmo dando até 
o quarto, de nada Me adianta caso estacione, achando mui cansativo 
prosseguir até chegar àquela cidade.

14. Demonstrei-vos nitidamente o que vos cabe fazer para al-
cançardes realmente a Vida Eterna e toda a sua justiça. Agi deste 
modo, que Minha Promessa se cumprirá em todos; pois de tudo 
aquilo que até hoje revelei, isto é o mais importante para a vossa vida!

15. Pela revelação dos inúmeros milagres de Minhas Criações, 
muito haveis aprendido; contudo sabeis apenas o que ouvistes e 
assististes, nada mais. Por esta explicação vos apontei, minuciosa-
mente, o que todos devem fazer a fim de alcançarem a ilimitada 
contemplação de todos os milagres das Criações Infinitas de Deus, 
que perdurarão eternamente.”



O Grande Evangelho de João – Volume V

231

125.	A NECESSIDADE DO EXAME DE CONSCIÊNCIA

1. (O Senhor): “Agi, portanto, neste sentido e analisai-vos mi-
nuciosamente se não omitis qualquer coisa, a fim de que não sejais 
finalmente obrigados a confessar: Durante dez a vinte anos fiz tudo 
o que a Doutrina prescreve; entretanto, encontro-me no mesmo 
ponto; nada sinto duma especial inspiração, e muito menos dum 
vestígio da tal ‘Vida Eterna’. Que mais me falta?

2. Por isso vos aconselho: Examinai-vos cuidadosamente se 
pensamentos de vantagens mundanas não se infiltram em vosso co-
ração; se um orgulho passageiro, uma economia excessiva, irmã da 
avareza, a ambição, o juízo temerário, a tendência para contestação, 
a inclinação voluptuosa etc. não prendem vosso coração e alma. En-
quanto uma dessas tendências ainda existir dentro de vós, não é 
possível cogitar-se do cumprimento da promessa que vos dei.

3. Analisai o mosto dentro dum vasilhame; enquanto contiver 
partículas brutas e heterogêneas, ele fermentará sem conseguir uma 
pureza; tão logo as tiver expelido, ele se tornará transparente, puro 
e espirituoso.

4. Haverá muitos não mui distantes da plena conquista do Rei-
no do Céu em sua alma; no entanto, não o conseguirão porque não 
se examinam suficientemente para descobrirem o que de matéria 
ainda se prende às suas almas. Se prestarem atenção, perceberão se-
rem ainda mui suscetíveis, podendo ser ofendidos com facilidade.

5. Alguém poderia então indagar se o homem não deve ter brio, 
e Eu responderia: Sim, pode; deve, porém, ser da mais nobre qua-
lidade. Alguém te ofendendo em virtude de sua fraqueza espiritual, 
não te deves zangar, mas dizer-lhe: Amigo, não me podes insultar, 
pois te amo, bem como a todas as criaturas. Abençoo a quem me 
maldiz e faço a caridade a quem me prejudica. Todavia, não é justo 
ofender-se o próximo; por isso, não mais o faças em teu próprio 
benefício. Nesta tua crescente tendência de magoar alguém, pode-
rias dar com uma pessoa irritadiça, e serias o próprio culpado pelo 
aborrecimento que surgiria.



Jacob Lorber

232

6. Caso puderdes falar deste modo com alguém que vos ofen-
der, sem o menor rancor no coração, tereis justificado o brio nobre 
e divino em vós. Enquanto, porém, ainda perceberdes o menor res-
sentimento, apresentando-vos com amargura e descortesia, provais 
um pequeno orgulho oculto na alma, bastante para impedir a união 
de vossa alma com o Meu Espírito de Luz.

7. Suponhamos ser um de vós várias vezes abordado pelo mes-
mo mendigo, pedindo um óbolo considerável. Sois tão felizes em 
poder-lhe dar mais que mil vezes; sua ousadia vos melindra e por 
isto lhe pedis que se afaste e não repita tanto suas exigências, supon-
do dever sempre ser atendido.

8. Tal admoestação se aplica para uma criatura mundana, e o 
mendigo bem a merece; mas quem deste modo tratar um pobre ain-
da não está amadurecido para o Meu Reino, pois deixo surgir Meu 
Sol todos os dias, irradiando sobre bons e maus, e a bem de todas 
as criaturas.

9. O mesmo raio que glorifica os palácios dourados dos reis e 
destila, amadurece e adoça na videira o suco mais puro ilumina tam-
bém poças e valas, sem se aborrecer com o coaxar das rãs e o ciciar 
do grilo. A parcimônia contém algo de mesquinho; a mesquinhez e 
a economia não distam muito da avareza, e perturbam o mosto vital 
da alma; enquanto esse estado perdurar, ela não se poderá tornar um 
vinho destilado e puro.

10. Quem sentir grande prazer em dar, sem se aborrecer com o 
pobre que o tenha abordado por várias vezes, será capaz de ingressar 
no Meu Reino, caso não descubra outro pequeno defeito em sua 
alma. Por isto, recomendei a análise própria, elevando-vos àquele 
princípio de vida onde percebeis, com nitidez, estardes livres de to-
das as máculas terrenas.”



O Grande Evangelho de João – Volume V

233

126.	O AMOR AO PRÓXIMO COMO REGULADOR DA 
ECONOMIA

1. (O Senhor): “Um dentre vós conjectura ser realmente ne-
cessário o exame próprio; onde, porém, buscar a justa medida do 
sentimento e da consciência? Desde o nascimento a criatura se habi-
tua a sentimentos e hábitos do povo, achando tudo certo o que faz 
dentro de tais normas, e caso agisse contrariamente, sua atitude seria 
classificada de pecado. Consta ser a economia indispensável à nação, 
pois quem guardar quando jovem não sofrerá privações na velhice, e 
quem não trabalha e economiza também não come.

2. Meus caros amigos, conheço bem tais princípios, em si, de 
modo algum condenáveis. Devem existir e serem considerados, mas 
sempre num sentido elevado. A fim de que perdurem sob tal aspec-
to, e nunca se desviando para baixo e para cima, preciso é propor-
cionar-lhes um regulador seguro e equilibrado. Que vem a ser tal 
regulador? Nada mais que o verdadeiro e puro amor ao próximo, 
cujo axioma consiste na pessoa desejar e fazer ao semelhante o que 
espera que lhe faça, dentro da razão e do equilíbrio.

3. Quem considerar tal ponto de vista perceberá não haver ou-
tro que leve todas as criaturas a certa aplicação e economia verdadei-
ra e nobre; pois se acho desagradável alguém ser preguiçoso enquan-
to trabalho, devo respeitar a mesma diretriz.

4. Se isto todos fizerem por amor ao próximo, puro e nobre, 
dentro em breve haverá poucos pobres numa comunidade. Excetu-
ando-se os aleijados, enfermos, cegos, surdos e leprosos, não haverá 
quem pese a ela; todavia, devem eles ser tratados convenientemente 
e de boa vontade.

5. Também existirão os professores, cuja profissão não lhes dará 
tempo para suprirem-se pela lavoura. Em tais casos convém ao Conse-
lho cuidar deles, no que também consiste um ato de amor ao próximo, 
de grande valor. Pois quem vos supre evidentemente com tesouros es-
pirituais, portanto verdadeiros, não deveis deixar passar necessidades.



Jacob Lorber

234

6. Quem, todavia, tiver recebido tal Graça por Mim e foi cha-
mado a doutrinar em Meu Nome, convém considerar que a recebeu 
gratuitamente, e não deve se fazer pagar pela transmissão. Aliás, será 
esta a atitude do justo professor. Os beneficiados devem recebê-lo 
com carinho espontâneo, evitando, por amor a Mim, que venha a 
passar qualquer privação; pois entende-se que aquilo que fizerem 
a um enviado por Mim terá o mesmo valor como se Me tivessem 
favorecido Pessoalmente.

7. Todos os seus atos deverão ser feitos com grande alegria, a 
fim de que o coração do professor não se entristeça quanto à dureza 
de sentimento dos membros da comunidade, observando com sa-
tisfação que Minha Palavra por ele pronunciada já começa a dar os 
frutos nobres da vida verdadeira e espiritual.

8. Vedes, portanto, ser o amor ao próximo, razoável e nobre, o 
mediador indispensável à vida terrena, a fim de analisar a pureza da 
própria alma. Empregai-o antes de tudo, que obtereis, em breve, a 
colheita abençoada para os Celeiros da Vida Eterna, na luz de Meu 
Espírito em vós. Que te parece, Mathael, é possível conservar-se Mi-
nha Doutrina inteiramente pura em todas as criaturas, até o Fim 
dos tempos?”

9. Responde ele, comovido pelo Ensinamento: “Senhor, deixa-
-me meditar, para depois Te agradecer por esclarecimento tão impor-
tante para todas as minhas preocupações. Tenho de expandir-me; no 
momento, porém, meu coração ainda se acha demasiado comovido!”

127.	O AMOR, ÚNICO E VERDADEIRO LOUVOR A DEUS

1. Após certo tempo, Mathael se acalma um pouco, e pretende 
iniciar um louvor entusiástico à Minha Pessoa. Eu, porém, lhe digo: 
“Irmão, sei desde já o que desejas dizer desde o Alpha ao Ômega; 
portanto, desiste. Não sou amigo de tais discursos efusivos e prefiro 
que Me ames com toda profundeza de teu coração.

2. Quando estiveres com teu povo, poderás fazer-Me um gran-
dioso elogio, e Eu te recompensarei com toda sorte de dádivas para 



O Grande Evangelho de João – Volume V

235

o teu coração, alma e espírito; em Minha Presença, isto não é neces-
sário, porquanto os presentes Me conhecem tanto quanto tu, dedi-
cando-Me o mesmo respeito.

3. Acredita-Me, nunca se escreveu coisa mais grandiosa, eleva-
da e digna de Deus do que os Salmos de David e o Cântico de 
Salomon; com isto, todavia, não se tornaram mais meritosos, pois 
Salomon perdeu Minha Graça por culpa própria, e David não foi 
por isto um homem de acordo com o desejo de Deus, e sim por 
ter aceito Minha Vontade. Por aí vês o que diante de Mim tem real 
valor. Faze o mesmo e ter-Me-ás honrado para Minha Alegria e em 
benefício real de tua alma.

4. Vejo que Roklus guarda algo em seu íntimo, desejando expli-
cação mais minuciosa. Vem, Meu amigo!” Solícito, Roklus aproxi-
ma-se e diz: “Senhor e Mestre, eis diante de Ti Teu servo mais ínfi-
mo e inútil. Ordena, que prontamente agirei; ouvi Tuas Palavras e as 
analisei no fogo de meu coração, onde tudo teve um eco real. Saber 
e conhecimento devem ser o início — em seguida tem de vir a ação; 
estou tão convencido disto, que nem todos os sábios do mundo me 
poderiam abalar.”

5. Digo Eu: “Temos diante de nós uma tarefa enorme, e há 
poucos trabalhadores. A colheita poderia ser rica, pois os grãos estão 
maduros; os ceifadores e colhedores, porém, são escassos. Por isto, 
urge pôr mãos à obra e recolher o trigo a Meu Celeiro antes que 
venham as tempestades, espalhando a nobre semente e atraindo os 
pássaros para saciarem sua fome voraz.

6. Ainda existem alguns cedros no Líbano, à cuja sombra orou 
Samuel. Naquela época as árvores eram jovens, cheias de força e 
viço, e as tempestades enraivecidas procuravam nelas saciar sua 
impetuosidade, sem consegui-lo. Mas a idade abate e enrijece os 
tendões da vida; por tal motivo, aqueles cedros mantêm certa for-
ça em alguns galhos, e desafiam a tempestade; mais de dois terços 
dos galhos, porém, já ruíram e o resto só em parte é forte, dando 
acolhida precária aos macacos. Tens agora um trigal maduro para 
ser colhido e poderás replantar o Líbano com jovens cedros, como 



Jacob Lorber

236

guarda florestal. Mas que fazer, para concluir a tarefa antes da época 
das intempéries? Entendeste-Me?”

7. Roklus arregala os olhos e diz: “Senhor, sei que falaste em 
grego perfeito, mas não entendi uma sílaba sequer. Onde tens tal 
campo, cheio de trigo maduro? Basta mo dizeres, que amanhã mes-
mo o farei recolher com mil ceifeiros! Que nos importa o Líbano, 
desprovido de cedros? Os que lá vivem poderão cuidar de seu cul-
tivo, a fim de que os macacos possam pular à vontade. Julgo ser 
mais útil interessar-se pela cultura humana, e deixar o Líbano em 
paz. Quanto ao Teu campo em Nazareth, tomá-lo-ei a meu encar-
go e amanhã à noite, não mais haverá um grão de trigo exposto à 
ventania!”

128.	SENTIDO ESPIRITUAL DA PARÁBOLA

1. Digo Eu: “Meu amigo, os pássaros têm seus ninhos e as ra-
posas seus covis; Eu, como Filho do homem, não tenho, nesta Terra, 
uma pedra que pudesse, como posse legítima, pôr debaixo de Minha 
Cabeça — muito menos um trigal maduro!

2. O ‘campo’ de que falei é este mundo; seu ‘trigo’ maduro são 
as criaturas, e os ‘ceifeiros’ os que chamo de Meus discípulos. De-
vem se espalhar pelo mundo, converter os homens e levar ao bom 
caminho todos que se desviaram por atalhos à procura dum refúgio 
seguro, com tríplice venda nos olhos.

3. Acham-se amadurecidos, porque neles despertou e se vivi-
ficou o zelo por destino mais elevado. Todos procuram a paz viva, 
coroada pela bem-aventurança, nas trilhas errôneas — e por isto 
alcançam somente a morte física, não obstante todo zelo. Quanto ao 
Além, permanecem na treva completa!

4. Enquanto a criatura não sentir tal necessidade e vivendo 
como animal, despreocupado em sua esfera, alimentando-se qual 
pólipo no fundo do mar — não existe amadurecimento para uma 
revelação superior. Homens, atualmente em grande número, até 
mesmo entre pagãos, no todo quase um terço da Humanidade, que 



O Grande Evangelho de João – Volume V

237

anseiam por uma felicidade embora sonhada, mas ainda se achando 
enterrados em várias paixões — representam o ‘trigo’ amadurecido, 
apto para uma visão mais elevada para a Verdade de Meu Reino. 
Necessitam eles de muitos ceifeiros, isto é, doutrinadores de Minha 
Escola, providos de muito amor, paciência, meiguice, saber e força.

5. Existem poucos e, além de vós, somente os núbios que aqui 
vieram buscar a Luz necessária para sua raça, onde terão bom êxito. 
Por isto, deveis, vós poucos, não descansar senão trabalhar dia e noi-
te, a fim de que aumente o número de trabalhadores no vasto campo 
de Meu Trigal. Eis o sentido das Minhas Palavras quando Me referi 
ao Meu Campo, ao trigo e aos poucos ceifeiros.

6. Quanto ao antigo ‘Líbano’, com seus cedros, deve ser inter-
pretado como a Escritura de Moysés até a época de hoje. Se bem 
que ainda exista, seus quadros se tornaram ocos e velhos como os 
cedros anteriormente tão maravilhosos que forneceram a madeira 
para a construção interior do velho Templo de Jerusalém, bem como 
à Arca da União.

7. Os cedros apontam as palavras e as Leis da Escritura. Anti-
gamente, quando ainda novos e fortes, eram de grande utilidade aos 
homens, e o Juiz Samuel podia, realmente, orar à sombra de seus 
galhos. A ganância dos homens desarborizou quase todo o Líbano, e 
no lugar dos velhos cedros, em breve, nasceram arbustos e mato; os 
cedros restantes com seus galhos secos só servem de proteção ocasio-
nal aos macacos, pois eles não podem dar real valor àquelas árvores.

8. O mesmo acontece às antigas Escrituras e aos profetas. Ve-
nera-se cega e tolamente o antigo Livro em cima dum Altar, como 
se fora uma divindade, sem preocupar-se com seu conteúdo, que de 
modo algum é aceito para diretriz na vida. Tal homem assemelha-se 
ao macaco que salta alegremente de galho em galho, atirando-os a 
quem o pretenda enxotar, porquanto esse animal usa aquela árvore 
de valor para finalidade diversa da que a natureza o exige.

9. Deste modo, a Escritura é nada mais aos homens que um ce-
dro velho ao símio, e todo Líbano é coberto de vegetação abundante 
e venenosa. Tais arbustos são comparáveis às instituições perniciosas, 



Jacob Lorber

238

tomando lugar das Leis Divinas e, além disto, parecem-se aos sepul-
cros dos profetas, artisticamente caiados; no interior, estão cheios de 
podridão, mofo e mau cheiro, enquanto a palavra viva dos profetas, 
anotada nas Escrituras, continua sem consideração. São adoradas 
qual Santíssimo, e as mãos de quem as tocar de modo profano são 
esfregadas com sal até sangrarem — mas nunca se cogitou de aplicar 
os Ensinamentos. Que vem a ser em tal caso a Santa Escritura? Nada 
mais que o Líbano coberto de erva daninha, uma habitação para 
macacos, ao invés de pessoas de entusiasmo espiritual.

10. Pode acontecer com o tempo ser Minha Doutrina adorada 
qual ídolo, sem ao menos despertar interesse seu sentido intrínseco, e 
assim seguir-se-ão as leis do mundo, dizendo: Que mais precisamos?

11. Terá, então, chegado a época de que falou Daniel quando se 
achava no local sagrado: Virá naquele tempo uma atribulação entre 
os homens como jamais houve, desde o início do mundo! Penso 
teres compreendido os dois quadros.”

129.	AMADURECIMENTO ESPIRITUAL DOS COOPERADORES 
DO SENHOR

1. Diz Roklus: “Senhor, entendo-o plenamente, todavia sinto 
certa tristeza. Quanto ao número pequeno de ceifeiros, dispões de 
enorme quantidade de ‘Raphaéis’, que poderiam converter as criatu-
ras, como fez ele comigo — e em poucas horas, a situação mundial 
seria outra. Assim como não levei prejuízo através deste ensino, ou-
tros tampouco ou talvez ainda menos serão prejudicados.”

2. Respondo: “Está muito bem, Meu amigo. Isto será feito com 
pessoas de teus conhecimentos, experiências e providas de teu senso 
de justiça equilibrado. Contudo, existem poucas, e as mais prestá-
veis e puras de todo orbe se acham todas aqui; pois Eu assim quis 
que viessem de longe unir-se a Mim.

3. Eu Mesmo preparei as circunstâncias de longa data e de tal 
forma a chegarem nesta época aqui, a fim de serem ensinados por 
Mim e Meus anjos. Todos receberam, como tu, o Ensino em li-



O Grande Evangelho de João – Volume V

239

nha reta dos Céus; mas como já disse, somente vós sois capazes de 
assimilá-lo.

4. Para os restantes, tal meio de ensino mais elevado e espiri-
tualmente forçado não serviria, prejudicando mais do que os be-
neficiando, porque seriam obrigados a aceitar tudo o que aqui foi 
ensinado como efeito dos milagres ocorridos, onde o conhecimento 
e o livre arbítrio estariam impedidos para sempre ou, no mínimo, 
por muito tempo. Convosco se torna desnecessária tal preocupação, 
em virtude de vosso conhecimento bem fundado e as inúmeras ex-
periências em variados assuntos.

5. Dize-Me se ao menos um milagre conseguiu perturbar-te! 
Em tuas próprias ações milagrosas, partias do ponto de vista não 
existir um feito sobrenatural no mundo inteiro; havia apenas pes-
soas que, através de seus talentos e capacidades, sabiam aproveitar 
as forças ocultas da Natureza, extasiando outras que nem de longe 
suspeitavam ser possível realizar-se um milagre por via natural.

6. Para criaturas de tua compreensão, não há milagres preju-
diciais; pois perguntarão pelas possibilidades, como também o fi-
zeste. O momentâneo aparecimento da casa nova, do jardim, do 
cais e seus cinco navios pouco te alterou, pois havias presenciado 
um mago na Índia que projetava até mesmo zonas completas. Por 
que não poderia haver aqui alguém que efetuasse o milagre ocorrido 
com a propriedade de Marcus?!

7. Raphael pelejou para te convencer de algo melhor; ainda as-
sim insatisfeito, continuaste a pesquisar e fizeste questão de saber a 
base espiritual que facultasse tal realização pelo emprego da vontade 
do espírito. Esse meio foi a todos vós demonstrado, e ficaste ple-
namente satisfeito; do contrário, não terias confessado, após todas 
as explicações, ser-te tudo evidentemente claro. Nunca terias aceito 
algo de místico e misterioso. Muitos aqui presentes são como tu; não 
se satisfizeram apenas com a superfície do mar, mas pediam orienta-
ção daquilo que oculta sua profundeza.

8. Assim está bem; pois somente os de raciocínio mais lúcido 
e vigilante podem assimilar uma revelação da vida mais profun-



Jacob Lorber

240

da, continuando livres na aceitação e vontade, e se prestam para 
verdadeiros ceifadores no Grande Campo de Meu Viveiro Huma-
no. Podes contá-los pessoalmente — e não encontrarás muitos 
nesta Terra.

9. Se, portanto, afirmo estar a colheita madura e grande e os 
trabalhadores serem poucos, compreenderás o motivo. Para vós, ap-
tos, nada ocultei, demonstrando e revelando o Universo e a Eter-
nidade em seus traços gerais, de modo profundo e dentro de vossa 
assimilação não mui aguçada, apontando-vos nitidamente que Meu 
Espírito vos revelará o Todo.

10. Repito, só Me foi possível fazê-lo convosco, porque as cria-
turas, em geral, não possuem capacidades livres de preconceitos e 
muito tempo levarão para chegar a tal ponto; primeiro, por estarem 
presas a muitas superstições; segundo, por se enterrarem em inte-
resses egoísticos de lucros monetários, tomando por desnecessárias 
as aparições espirituais, que se apresentam como algo incômodo e 
embaraçoso na livre ação de seus negócios.

11. Acaso pretendes enviar-lhes o anjo Raphael? Digo-te, 
com sinceridade, não possuírem tais pessoas, para fatos tão extra-
ordinários, capacidade intuitiva e inclinação, e além disto seriam 
prejudicadas.

12. As de fé supersticiosa e fraca acreditariam de modo rápido; 
ao mesmo tempo, fariam imagens de Mim, Raphael e até mesmo 
de vós, Meus amigos, construindo-nos templos onde seríamos ado-
rados como ídolos. As criaturas do mundo nos enxotariam como 
trapaceiros e preguiçosos. E caso as tratássemos pelo Poder e a For-
ça Divinas, não nos dariam atenção, mas procurariam matar-nos e 
extinguir-nos como inimigos da sociedade — fato que ainda ocor-
rerá Comigo.

13. Vês, portanto, de quantos cooperadores dispomos. Só nos 
resta pôr mãos à obra e trabalhar com afinco, enquanto a luz do dia 
o permite; pois uma vez a noite tendo chegado, será difícil traba-
lhar-se. Assim estando reunidos, iniciaremos todos juntos a grande 
Obra, tão logo o Sol aponte.”



O Grande Evangelho de João – Volume V

241

130.	DIRETRIZES PARA A DIVULGAÇÃO DO EVANGELHO

1. (O Senhor): “Não quero, desde já, afirmar que nosso em-
preendimento terá este ou aquele resultado; pois se a Grande Obra 
deve ser coroada de êxito, nem Eu Mesmo posso lançar um olhar 
no futuro distante, a fim de que nada se interponha entre Mim e as 
criaturas capaz de influir sobre seu livre arbítrio.

2. De nossa parte só nos cabe informá-las da Vinda do Reino 
de Deus, do puro Amor e da Verdade, e caso preciso, acrescentar um 
milagre que só pode redundar num benefício e jamais numa puni-
ção ou vingança irada, ainda mesmo se sofrermos a maior desdita, 
em virtude da cegueira dos ignorantes. Quem assim agisse produ-
ziria o mal em vez do Bem, e Eu Me veria forçado a lhe tirar toda 
Minha Graça e, finalmente, fitá-lo com irritação.

3. Minha Doutrina deve, portanto, ser transmitida a todos os 
povos da Terra sem qualquer coação externa e muito menos interna, 
e os milagres só podem ser efetuados onde as pessoas tiverem fé 
viva, que convença o coração incapaz de se deixar influenciar por 
dúvidas externas, e além disto possuírem muitos conhecimentos e 
experiências.

4. São impraticáveis quaisquer feitos milagrosos diante de cria-
turas supersticiosas e de fé vacilante, porquanto lhes tirariam todo 
vestígio duma vontade já fraca. Neste caso, Minha Doutrina vinda 
dos Céus não lhes seria mais útil que sua antiga superstição; come-
çariam, dentro em pouco, a imputar às Palavras do Céu certo efeito 
de magia divina, deixando-se por ele influenciar e se manter passivas 
em todas as situações, sem considerarem a aplicação da mesma.

5. No final se tornariam tão preguiçosas, como existem hoje 
em dia muitos judeus abastados que pagam os fariseus a fim de que 
orem por eles, e outros tantos também o fazem, alegando não dispo-
rem de tempo e, além disto, acham incômodo lerem aquelas preces 
compridas.

6. Se isto acontecer à Minha Doutrina, não distará muito um 
julgamento geral, que conduza tudo ao antigo estado de Verdade, 



Jacob Lorber

242

como na época de Noé. Por isto ensinai a todos a Verdade pura e 
atirai para longe todo misticismo e magia, se não quiserdes errar. 
Pois se alguém sair da atividade de seu livre arbítrio, passando a uma 
espécie de indolência beata, deixa de ser homem, classificando-se 
abaixo da dignidade dum irracional e assemelha-se a um arbusto 
silvestre, que vegeta apenas pela influência externa da luz solar e seu 
calor, incapacitando-se para qualquer atitude própria.

7. Para tais criaturas, até mesmo o amor esfria e o pobre se tor-
na finalmente u’a mosca incômoda, a perturbar seu sono egoísta. 
No que diz respeito ao amor de Deus, elas pretendem comprá-Lo 
através de oferendas e preces. Dize-Me, que aspecto terá o Reino de 
Deus nesses corações? Não quero afirmar ser de se esperar tal estado 
nos posteriores adeptos de Minha Doutrina; mas pode assim acon-
tecer em época não mui distante, caso não fordes bastante prudentes 
como disseminadores.

8. Fiz de vós mensageiros livres e não dependentes na divulga-
ção do Reino de Deus na Terra. Se bem que recebais de Mim orien-
tação sobre o que deveis falar — é ela jamais uma imposição, por 
serdes, antes de tudo, Meus queridos e primeiros filhinhos! Jamais 
imporei Minha Vontade dentro da Sabedoria, senão a transmitirei 
por ensino e conselho; só então deveis aceitá-la pela vossa vontade e 
ação, e isto através de muita renúncia nas coisas do mundo.

9. Já sabeis que todo mundo e sua matéria existem em virtude 
do espírito, e não o espírito por causa da matéria; portanto, seria 
extremamente tolo de vossa parte caso vos decidísseis por ela, quan-
do já integrastes mais da metade de vossa vida ao espírito. Nunca 
haverá de Minha parte uma imposição na vossa integral determina-
ção; pois toda e qualquer obrigação é questão pessoal de cada um, 
porque dela depende sua vida eterna.

10. O saber e a fé somente a ninguém ajudam, senão a ação 
dentro desses conceitos. Por isto deveis recomendar, antes de mais 
nada, a atividade a quem fordes transmitir Meu Verbo. Porque sem 
ela, as promessas que Ele contém não poderiam ser cumpridas, tam-
pouco quanto um homem jamais chegará a Damasco — mesmo 



O Grande Evangelho de João – Volume V

243

conhecendo o caminho e possuído de fé que o levaria em linha reta 
até lá — caso não encetar a marcha ou, na hipótese de realizar tal 
empreendimento, for impedido por pequenos senões.”

131.	A ATITUDE DENTRO DA DOUTRINA E AS PROMESSAS 
DE DEUS. AS CERIMÔNIAS RELIGIOSAS

1. (O Senhor): “Deveis, pois, relembrar vossos futuros adeptos 
a não se tornarem eles apenas ouvintes e crentes da Nova Doutrina, 
mas executores tenazes dentro de seus princípios; somente quando 
cada um perceber a realização de suas promessas ela se tornará Ver-
dade Plena que os obriga a confessar: O Evangelho é realmente de 
Deus, porque começam a se cumprir uma promessa após outra, à 
medida que se aplicam suas normas.

2. Isto alcançado, a vitória será ganha, servindo de exemplo para 
outros, ainda no princípio das experiências, onde não conseguiram 
efeito algum. Serão deste modo animados a trabalharem com mais 
energia, condição indispensável à colheita de resultados, se bem que 
escassos no início.

3. Sede, por isto, prudentes como as serpentes e raposas, contu-
do meigos como as pombas, cujo arrulho de ira aparente nada mais 
é que amor oculto, razão por que os antigos as consideravam um 
símbolo de amor.

4. Tudo depende de vós, pois dareis início à propagação que 
continuará em vossos moldes. Se cometerdes o menor erro, surgirá 
em alguns séculos u’a montanha de pecados contra a justa ordem.

5. Não vos deixeis tentar por qualquer hábito venerável. Nem 
o sábado, tampouco a Lua nova, a Escritura, o Templo, os túmulos 
dos profetas, os locais onde Eu Pessoalmente trabalhei convosco, a 
influência de Meu Nome, as residências dos patriarcas ou determi-
nadas horas do dia e outras tolices externas vos afastem da Verdade 
aqui aceita.

6. Tudo aquilo foi até então apenas um quadro correspondente 
disto que ora está diante de vós na Luz claríssima e como Verdade 



Jacob Lorber

244

pura e revelada. Era apenas uma imensa Escritura traçada sobre o 
arco da Terra e uma extensa Carta do Pai no Céu aos Seus filhos 
neste planeta, ora desvendadas diante de vós, que todos leram. Essa 
carta não tem mais valor, tampouco uma importância imprescindí-
vel à vida.

7. Tudo se concretiza no amor a Deus e ao próximo, não so-
mente na teoria, mas na ação verdadeira, no que não se precisam 
dum sábado, tampouco de Lua nova, do Templo, duma determi-
nada época, duma vestimenta ornamentada, de longas preces ab-
surdas, de sacrifícios, de contrição, de bois, vitelos e bodes para a 
matança e incineração — mas unicamente do amor tantas vezes por 
Mim revelado.

8. Não vos torneis negativos e fracos como divulgadores do 
Meu Verbo, seja em que conceito for, nem mesmo na escolha do ali-
mento, pois aquilo que entra pela boca dentro da justa medida não 
vilipendia a criatura, senão o que por ela for proferido em prejuízo 
do próximo. Deste modo, patenteareis por esta Doutrina a Bênção e 
a salvação verdadeiras aos homens, de sorte que até mesmo em dois 
mil anos resistirá pura como a recebestes por Mim.

9. Tão logo ligardes a ela qualquer cerimônia antiga, mantendo 
certas datas e qualquer relíquia do Templo, tal erro aumentará ano a 
ano, desenvolvendo-se em alguns séculos para um estábulo de detri-
tos, que finalmente será preciso purificar por um julgamento geral.”

132.	SALVAÇÃO DO JUGO CERIMONIAL E DA LEI

1. (O Senhor): “Com isto vos transmito uma Doutrina de Deus 
e da Vida, que dista de qualquer ofício religioso tanto quanto um 
polo celeste do outro; nela se dispensam: sábado, templo, casa de 
oração, jejum, vara e vestimentas de Aarão, ornato de cabeça com 
dois cornos, da Arca, do braseiro de incenso, da água benta e muito 
menos da maldita. Nesta Doutrina, a criatura é tudo em tudo, e 
nada precisa além de si mesma.



O Grande Evangelho de João – Volume V

245

2. Nas antigas doutrinas preparatórias, era o homem completa-
mente material e foi-se apenas desenvolvendo e sublimando pouco 
a pouco, até se espiritualizar, de sorte que era necessário apresen-
tar-lhe diversas formas, apetrechos e cerimônias correspondentes 
ao espírito.

3. Na Boa Nova, ele concentra tudo em si mesmo, assim como 
Eu — unido à Minha Divindade Eterna e Infinita — ora estou 
diante de vós, e afirmo não ser preciso procurar-se o Reino de Deus 
e Sua Justiça no Templo de Jerusalém ou no Garizim, e sim em toda 
parte onde haja uma criatura.

4. O coração será o Templo vivo do Deus Verdadeiro e Único, 
e o amor ativo, o exclusivo ato cerimonioso; e o amor a Deus, Sua 
Verdadeira adoração.

5. Como o verdadeiro amor de Deus não é realizável sem a ca-
ridade e vice-versa, essas duas manifestações de afeto são realmente 
uma só, portanto a mesma veneração divina. Quem assim agir terá 
unido em seu coração todas as Leis e as determinações proféticas, e 
nada mais necessita.

6. Com isto, revogo toda Antiguidade, inclusive a Lei de Moy-
sés, não por falta de consideração — isto nunca —, mas somente 
porque até hoje foi uma obrigação sancionada por castigo externo; 
assim a lei, na qual impunha o jugo na nuca do homem, é uma 
condenação a que ele não podia fugir. A criatura oprimida pelo peso 
da lei acha-se evidentemente numa constante condenação, e deste 
modo é espiritualmente morta e amaldiçoada pela liberdade da vida 
interna e divina.

7. Somente quando a lei se tornar sua posse e se submeter à 
liberdade da vontade própria e livre todo julgamento, condenação 
e morte chegarão a um fim; vim especialmente a este mundo para 
trazer a todos a libertação do jugo da lei, da condenação, da maldi-
ção e da morte, razão por que afasto de vós tudo quanto é externo, 
devolvendo-vos a vós mesmos e assim vos torno filhos verdadeiros 
de Deus e senhores da lei e do julgamento.



Jacob Lorber

246

8. Se vós e vossos adeptos continuardes dentro dessas normas, 
jamais sereis atingidos por um julgamento, porque estais acima do 
mesmo; tão logo vos submeterdes a uma antiga lei externa prenden-
do-vos a cerimônias religiosas, ter-vos-eis submetido à condenação, 
e a morte vos açambarcará na mesma proporção.”

133.	RELAÇÃO ENTRE OS FILHOS DE DEUS E AS LEIS 
POLÍTICAS

1. Manifesta-se Roklus, dizendo: “Senhor, como neste caso in-
terpretar as leis de Estado? Não devem ser respeitadas, não obstante 
a pessoa ter alcançado o domínio próprio — ou seria possível agir-se 
com tais leis como se fez aos Mandamentos de Moysés?”

2. Digo Eu: “Mas, como podes classificar de leis as organizações 
de Estado?! Leis contêm apenas a Vontade manifesta de Deus; as 
determinações governamentais são somente expressão da vontade 
vacilante dum homem, e só podem ter relação com assuntos diver-
sos, de ordem material. Sendo boas, aceitá-las-ás pelo livre arbítrio, 
tornando-te senhor das mesmas, sem poderes por elas ser condena-
do. Quando prejudiciais, tens a liberdade de te afastar e mudar para 
zonas que facultem organizações mais sábias, ou então chamares a 
atenção do legislador pela falta de critério em alguns pontos, dando-
-lhe um conselho acertado. Ele o aceitando, tereis vosso benefício; 
não o fazendo, em virtude de seu orgulho dominador, segui cami-
nho, pois a Terra é grande e há muitos países e regentes.

3. Quando vosso íntimo estiver purificado, tudo vos será puro; 
pois ao puro todas as coisas são puras, porque penetra na base de 
tudo. Com outras palavras: quem tem boa visão vê tudo iluminado 
como a luz do dia, e até mesmo a noite não é inteiramente escura; 
enquanto ao cego tudo é treva, sem haver diferença entre dia e noite.

4. Quem, portanto, tiver seu íntimo na ordem plena será tam-
bém senhor da desordem que surge por qualquer motivo dentro do 
mundo. Já não mais havendo possibilidade de cair numa desordem 



O Grande Evangelho de João – Volume V

247

psíquica, bem pode resistir em qualquer sociedade política, seja sua 
base qual for, pois vê nitidamente onde deve colocar seus pés.

5. Eu Mesmo Me acho nesta Terra e Me submeto externamente 
à ordem prevista pelo Imperador de Roma, e não Me rebelo nem 
pela aparência. Acaso saio, por isto, fora de Minha Ordem Divina? 
Em absoluto! Eu sou Quem sou, invariável, e Meu Conselho tam-
bém é aceito por aqueles com o poder absoluto em mãos. Justamen-
te por tal motivo sou Mestre e Senhor sobre eles, sem que alguém 
pergunte: Senhor, como podes agir deste modo?

6. Acredita ser fácil alguém se tornar senhor dum povo quan-
do realmente chegou a dominar a si próprio, sem ser inquirido da 
possibilidade; pois os próprios homens o elegerão e lhe pedirão con-
selho, em massa. Que vem a ser um sábio conselheiro, senão um 
legislador precavido? Quem elabora leis, por certo será senhor sobre 
os que as aceitarem. Acaso não são plenipotenciários Ouran, Ma-
thael, Meu nobre amigo Cirenius, Cornélio, Fausto e Julius, muito 
embora tivessem aceito Leis de Mim, chamando-Me de Senhor?! 
Por quê? Porque puderam conhecer a fundo a Verdade, sua força e 
poder! O que ora falo e faço também fareis dentro em breve, e ainda 
mais, podendo realizar os mesmos feitos sobre a Terra toda.

7. Sem dúvida nenhuma é preciso, para tanto, uma coragem 
decisiva que não tema a morte. Como poderia alimentar tal temor 
quem tem dentro de si a Vida Eterna na maior clareza e tornou-se 
senhor perfeito da vida, sabendo que aqueles capazes de matar o cor-
po não mais poderão prejudicar a alma e seu espírito eterno? Além 
disto, a psique ganha, pela morte física, um prêmio indescritível, 
que todos os tesouros da Terra não poderão compensar.

8. Quem isto sentir numa certeza perfeita e profunda não mais 
pode recear a morte, e se assim fizesse assemelhar-se-ia a um tolo que 
se queixa por alguém lhe tirar a camisa de força, para revesti-lo com 
a vestimenta da liberdade mais elevada e sublime da Vida Eterna. 
Isto não sendo possível, também não vos faltará a coragem necessá-
ria na justa época.



Jacob Lorber

248

9. Tratai de vos tornardes senhores de vós mesmos, que tam-
bém o sereis sobre todas as leis e condenação, e afastados da mal-
dição duma lei tola do mundo. Cuidai, também, que outros vos 
imitem pelo conhecimento interno da vida, para se tornarem vos-
sos verdadeiros amigos e irmãos, deixando de elaborar outras leis, 
porquanto também reconhecerão que a lei do espírito sobrepuja e 
revoga todas.”

134.	TRAÇOS BÁSICOS NA EDUCAÇÃO INFANTIL

1. Diz Roklus: “Senhor, esta Verdade que acabas de proferir é 
evidente, e deste modo Tua Doutrina terá de permanecer pura como 
diamante, pelo que eu garanto dentro de meu Instituto. Apenas de-
sejava a explicação dum pormenor, isto é, quanto à educação dos 
filhos. Conviria evitar-se a possível projeção de quadros, quando se 
lhes pretenda aplicar um ensino?”

2. Digo Eu: “Claro, pois precisamente a alma da criança a con-
serva de modo indelével, onde dificilmente apagar-se-á. Ensinai-lhes 
primeiro a ler, escrever e contar; em seguida, revelai-lhes a forma da 
Terra, demonstrando em tudo sua base verdadeira, de acordo com 
sua compreensão. Enriquecei-as de conhecimentos variados, deixan-
do que façam pequenas experiências, incentivando-as para tudo que 
é bom e verdadeiro.

3. Acredita-Me, as crianças aprendem muito mais facilmente o 
Bem e o verdadeiro, que todas as repetidas troças onde devem deci-
frar algum sentido profundo, que as cansa e desanima. Aliás, perce-
bereis isto tudo na maior clareza quando Meu Espírito vos conduzir 
a todas as verdades. Alguém mais tem qualquer dúvida? Então fale, 
pois aproxima-se a aurora de Minha partida, e Marcus começa a 
tratar do desjejum.”

4. Diz Roklus: “Senhor e Mestre desde Eternidades! Falando 
sinceramente, não sei com que dúvida deveria molestar-Te! Claro 
haver muita coisa insondável que poderias esclarecer, mas Tua Pro-
messa garante meu futuro conhecimento. O mais importante de 



O Grande Evangelho de João – Volume V

249

tudo é o Caminho que devemos trilhar para chegarmos ao desejado 
domínio de nós mesmos. Isto alcançado, teremos tudo; assim não 
sendo, de nada nos adiantam as noções.

5. Agradeço-Te, Senhor, a Luz imensa que nos proporcionaste; 
rendemos-Te todo Amor e Honra! Com Tua Permissão voltarei ao 
meu grupo, para com ele estudar os meios de regeneração de nos-
so Instituto, onde Teu Verbo será disseminado.” Enquanto Roklus 
tenciona afastar-se, Eu lhe digo: “Espera, tenho ainda alguma coisa 
a combinar.”

135.	DIFICULDADES DO INSTITUTO ESSÊNIO

1. Diz Roklus: “Ó Senhor, por certo não haveria outro que per-
manecesse ao Teu lado com tanto prazer quanto eu! Seja o que for, 
tudo que emana de Teu Coração é para o meu a maior ventura, e 
estou ansioso por saber mais alguns pormenores na reestruturação 
de nosso grêmio.”

2. Respondo: “Amigo, adivinhaste-o. Existem certos pontos 
que te perturbariam nos trabalhos, provocando dissensões no Con-
selho; por isto, orientar-te-ei Pessoalmente.

3. Antes de tudo dou-te a confirmação da ajuda temporária de 
Raphael, Meu Servo. Para outras oportunidades ele já tem ordens 
delineadas e sabe o que lhe cabe fazer e onde deve estar durante 
Minha Passagem na Terra. Minha Promessa acima se refere apenas a 
casos excepcionais, que porventura poderiam surgir durante a reor-
ganização do Instituto.

4. Dar-te-ei, em poucas palavras, as diretrizes a serem respeita-
das: Existe ainda o Sanatório destinado às ressurreições, inteligen-
temente por vós organizado, onde atualmente se encontram cento 
e sete crianças de três a quatorze anos, na maioria meninas. Estais 
numa grande dificuldade, porque não tendes nem vinte sósias em 
todos os institutos de criação humana, motivo por que enviastes 
mensageiros com cópias pintadas a todas as regiões, a fim de com-
prarem, a todo preço, crianças parecidas. Eles, porém, não obtive-



Jacob Lorber

250

ram êxito, pois quando encontram alguém semelhante, não está à 
venda. Que Me dizes?”

5. Roklus coça a cabeça e diz: “Realmente, Senhor — a situação 
está difícil! Foi uma grande tolice e contra minha vontade a acei-
tação de tão grande número de crianças falecidas; nosso primeiro 
chefe de negócios, no que diz respeito às ressurreições, assegurou-
-me bom êxito. A questão foi todavia diversa, pois achamos somente 
poucos sósias.

6. O encarregado fez tudo na procura de elementos semelhan-
tes, mas da maneira que andam as coisas, teremos que suportar as 
indiretas dos fariseus e suas gargalhadas maldosas, mormente por se 
acharem algumas filhas de fariseus naquele meio.

7. Que farei? Meu cérebro já fica paralisado, imaginando as 
consequências! Tu, Senhor, poderias tirar-nos desse embaraço, se 
fosse de Tua Vontade, porquanto nunca foi nossa intenção prati-
carmos maldades. Como Deus de Amor, Senhor e Mestre, não nos 
responsabilizarás pela nossa ignorância; caso Tua Sabedoria imensu-
rável encontre máculas provindas de nossa própria culpa, Teu Amor 
é mais Poderoso, podendo apagá-las. Eu e estes meus colegas de-
positamos toda confiança em Ti, no sentido de nos ajudares neste 
embaraço tremendo, pelo que nos prontificamos a manter Teu San-
to Verbo tão puro como ora o recebemos, com gratidão imensa de 
nossos corações.”

8. Digo Eu: “Por que classificas isto de embaraço, quando re-
cebeste Minha Promessa de socorro?! Aquilo que prometo a alguém 
é mais fielmente executado do que o surgir do Sol, que ilumina 
sempre a metade do orbe, sendo sua superfície alegre ou turvada 
por nuvens e neblina. — Até quando devem as cento e sete crianças 
voltar às casas paternas?”

9. Responde Roklus: “Senhor, que mais poderei dizer do que: 
Todas as coisas Te são reveladas, inclusive nossas tolices!”

10. Afirmo: “Isto mesmo! Tua resposta é boa. Cometestes uma 
grande imprudência em fixar um prazo demasiado curto para vossas 
ressurreições fingidas. Para tanto fostes levados por algumas tenta-



O Grande Evangelho de João – Volume V

251

tivas felizes e fizestes a experiência ser, para o vosso Instituto, um 
prazo curto menos dispendioso, e até mesmo recomendável pelo 
cunho milagroso.

11. Se tivésseis o número suficiente de sósias, seria possível 
realizar o caso dentro de vossos moldes. Eu bem poderia ajudar-
-vos, mas em tal circunstância, teria de concorrer em vossas fraudes, 
e isto não é possível, muito embora vos estime. Devemos agir de 
modo diverso.”

136.	PROIBIÇÃO DAS FALSAS RESSURREIÇÕES DOS ESSÊNIOS

1. (O Senhor): “Observa o menino ao lado de Cirenius, que ora 
está cochilando; chama-se Josoé. Esteve numa tumba, em Nazareth, 
mais de um ano, como esqueleto perfeito, e Eu lhe restitui a vida 
e ninguém poderá apontar vestígios de sua morte. O que fiz a ele 
poderia repetir, num momento, às cento e sete crianças; isto, porém, 
não seria aconselhável, porquanto voltariam aos lares antes do prazo. 
Por isto, convém respeitar as datas para evitar novas mentiras. Meu 
servo vos procurará e chamara à vida os mortos — se bem que con-
tra Minha Ordem — em presença dos genitores vindos para tal fim, 
reconhecendo eles, deste modo, ter o Reino de Deus Se aproximado.

2. Inspirar-te-ei o que dizer na ocasião, mesmo ausente; chamo-
-te apenas a atenção para, futuramente, ninguém de vosso Instituto 
aceitar, por todos os tesouros do mundo, crianças falecidas para vi-
vificá-las. Pois se Eu deixo morrer uma criança, tenho Meus Motivos 
concludentes e seria contra a Minha Vontade e Ordem fazê-la res-
suscitar. Quanto às acima mencionadas, já o previ de há muito, por-
tanto nada se dá contra Minha Vontade e, num sentido mais amplo, 
contra Minha Ordem; no futuro, tal fato só pode ocorrer raramente 
e apenas quando tu ou um dos teus sucessores for convidado pelo 
Meu Espírito para tanto.

3. Podeis curar doentes à vontade, uma, duas ou três vezes; da 
ressurreição deveis desistir para sempre! Com isto vos tornareis num 
ser muito mais maldoso perante as almas desencarnadas, do que o 



Jacob Lorber

252

pior assassino e salteador, entre as criaturas que porventura ainda 
venham a viver.

4. Que desgraça imensa não representa nesta Terra, caso alguém 
seja assassinado! No Além, se considera uma infelicidade mil ve-
zes maior quando uma alma liberta é obrigada a retornar ao corpo 
mortal, pesado e malcheiroso! Por isto, não seria caridade se fosses 
chamar à vida um desencarnado!

5. Lá existem almas que poderiam ser classificadas de demônios 
e passam milhões de vezes pior do que aqui um mendigo miserável; 
mas entre as inúmeras, não existe uma disposta a encetar novamente 
o caminho da carne. Se isto se dá com os infelizes, muito mais com 
os bem-aventurados. Por tal motivo, não mais ressusciteis os mortos! 
Compreendeste-Me bem?”

6. Responde Roklus: “Sim, Senhor, e não Te poderei agradecer à 
altura por socorro tão extraordinário. Na realidade, nunca nos dedica-
mos à ressurreição, porquanto nossas tentativas, no fundo, nada mais 
eram do que fraude secreta em benefício da Humanidade sofredora, 
isto é, à medida de nossa anterior compreensão a respeito. Pouco pro-
veito obtivemos com aquele engenho, pois a manutenção do Instituto 
de criações humanas e novas aquisições de crianças nos custavam rios 
de ouro. Nessas tentativas de ressurreição, as almas no Além não fo-
ram perturbadas, porquanto nunca foram obrigadas a voltar à carne.”

7. Aduzo: “Certo, todavia teve vossa manipulação algo pertur-
bador para o mundo dos espíritos. A criança falecida tornou-se na-
turalmente cidadã daquele mundo; no decorrer dos tempos, os pais 
e o sósia também faleceram e em circunstâncias favoráveis se encon-
traram no Além. Reflete um pouco acerca da reação dos genitores 
surpresos quando deram com a filha legítima e a falsa, que na Terra 
consideraram como verdadeira! Lá são reveladas todas as minúcias 
dos acontecimentos mais ocultos da vida. Tudo aquilo que alguém 
aqui fizer secretamente, é revelado diante de milhões de ouvidos. 
Como se apresentará um falso ressuscitado em tal situação?

8. Se pessoa de percepção mui restrita neste mundo descobre, 
critica, condena e castiga certas ações impraticáveis, onde geralmente 



O Grande Evangelho de João – Volume V

253

lhe falta a força interna da Verdade — quanto mais lá onde ela, como 
poder invencível, se torna senhora absoluta sobre todas as coisas!

9. Entre as pequenas aves de rapina existe uma que tem seu 
nome de acordo com o canto, e se chama cuco. A preguiça do choco 
é-lhe inata, por isto deita os ovos em ninhos alheios e não dispensa 
os dos pardais. Quando estes observam sair aves diferentes, ficam 
perplexos e começam a se afastar aos poucos do ninho, e se ouvem 
algum cuco gritar, voam para cima dele e o perseguem e atacam.

10. Se aves sem inteligência, dotadas apenas do instinto, se vin-
gam dum traidor, quanto mais isto há de se esperar dum homem inte-
ligente, e muito mais ainda dum espírito, de cuja visão não é possível 
se ocultar uma fraude, porquanto sua percepção se torna evidente.”

137.	PRINCÍPIOS DO INSTITUTO ESSÊNIO REORGANIZADO

1. (O Senhor): “Por aí vês ser tudo revelado no Além, tanto 
mais quanto isto é necessário em virtude da existência das incontá-
veis comunidades dos espíritos. Trata-se, portanto, saber da atitude 
da pessoa que, em vida, desfrutou de grande estima por causa de 
suas manipulações milagrosas e que, no Além, se apresentam como 
reles mistificações; e mesmo se foi bem intencionada, era preciso 
pagá-la, e isto, por bom preço.

2. Nessa categoria se enquadra vossa tentativa de ressurreição, 
mormente de crianças. Nem convém mencionar as encenações men-
sais e públicas nas catacumbas subterrâneas; para tal fim, mantendes 
um corpo de serviçais, incumbidos de se apresentar como mortos 
dentro dos caixões, donde se levantam a um comando previamente 
combinado, diante de vários assistentes ignorantes e tolos. Devem, 
em seguida, afastar-se ligeiros, a fim de evitarem quaisquer indaga-
ções referentes ao seu estado de saúde, nome e residência.

3. Tal fraude é demasiadamente torpe para merecer comentá-
rios; como, no entanto, por ela muitos foram tentados a vos entregar 
um filho falecido, não pode deixar de ser considerada, e se presta a 
vos causar perturbações no Além.



Jacob Lorber

254

4. Como já disse, tomarei ao Meu encargo o que até hoje fizes-
tes, levando tudo a bom termo; no futuro, porém, nada mais deverá 
ser efetuado que de longe demonstre vestígio de embuste, caso de-
sejardes que Eu permaneça em Espírito, até o fim dos tempos, em 
vosso Instituto.

5. Lá devem reinar amor e verdade completos, sem a menor 
impostura, para se poder manter para sempre; e se apresentarem-se, 
vez por outra, perseguições invejosas, nada conseguirão fazer.

6. Neste país não terá muita durabilidade, tampouco quanto 
Minha Doutrina, pois Jerusalém será arrasada pelos pagãos mais 
embrutecidos. Na Europa, porém, será futuramente o ponto cen-
tral de todos os que creem e esperam em Meu Nome, onde então 
tereis vários núcleos, muito considerados e benquistos por alguns 
soberanos, enquanto outros somente vos tolerarão; apenas alguns 
ignorantes vos expulsarão de seus reinados. Os que assim agirem se-
rão na certa perseguidos por qualquer desdita, sem se poder libertar 
tão facilmente. E mesmo aqueles que somente consentirem vossa 
função não chegarão à prosperidade.

7. Essa dádiva abençoada se prenderá ao fato de continuardes 
a ser os verdadeiros mestres de construção. E onde fordes recebidos 
com distinção e amor, o reinado receberá uma base boa e sólida. 
Não vos convocarei para futuros médicos, senão para pedreiros in-
cumbidos na construção da muralha duma nova e celeste Jerusalém, 
feita em toda parte das pedras preciosas mais resistentes, e na edifi-
cação de residências maravilhosas nesta cidade, que ora foi iniciada 
e deve prosseguir na sua extensão.

8. Sendo vós, portanto, Meus pedreiros e livres construtores, e 
Eu querendo Minha Cidade feita de brilhantes puros, tu, Roklus, e 
teus companheiros hão de compreender não poder Eu usar pedras, 
areia e tijolos; nisto entendo todas as obras mistificadoras, que não 
perduram. Somente a Verdade pura e livre de qualquer mácula é tal 
diamante capaz de enfrentar a Eternidade.

9. Sereis muitas vezes tentados a manifestar uma atitude diversa 
daquela de vosso verdadeiro sentimento; não vos deixeis seduzir e 



O Grande Evangelho de João – Volume V

255

tampouco enganeis alguém com um simples olhar; mas expressai em 
tudo a Verdade plena no que sois e fazeis, que podereis contar com 
Minha Graça, Poder e Sabedoria.

10. Nunca prometais algo impossível de ser realizado ou que, 
por certo motivo, não possais cumprir; em verdade vos digo: Não 
existe coisa mais amarga e dolorosa do que uma promessa não 
cumprida. Pois a pessoa teria tomado outras medidas que lhe fa-
cultassem benefício ou ajuda. Assim enganada, vê-se numa situa-
ção desesperada e, geralmente, amaldiçoa aqueles que a atiraram na 
maior desgraça.

11. Tudo que tiverdes prometido tereis de cumprir à custa da 
própria vida, do contrário Eu não poderia ser Membro efetivo de 
vosso Instituto. Considerai bem Quem vos transmite tal Manda-
mento! É o Senhor de Vida e morte; muito embora Eu a ninguém 
imponha castigo neste mundo, jamais deixarei impune a pessoa que 
não cumpre, por motivos egoísticos, aquilo que prometeu!

12. Ao negares o pagamento a quem te prestou serviço, come-
terás pecado maior do que o roubo! Se o outro tiver trabalhado com 
indolência e má vontade, poderás chamar-lhe a atenção a não espe-
rar ele tal pagamento no futuro, caso não se emende. Pelo serviço 
péssimo que tenha prestado, terás de cumprir tua palavra, a fim de 
que veja agires pelo espírito da plena Verdade.

13. Por este motivo, vos ajudo despertar à vida as cento e sete 
crianças, para evitar que sejais apontados como mentirosos e prome-
tedores infiéis diante daqueles a quem prometestes a ressurreição de 
seus filhinhos, como plena garantia. Para o futuro, tende cuidado! 
Tudo que fordes realizar contra este Meu Conselho de fácil cumpri-
mento terá os piores resultados para vós! Acaso achas isto difícil, a 
julgar pela tua fisionomia? Fala com sinceridade quais tuas objeções?! 
Por ora ainda estamos juntos e podemos abordar todas as dúvidas!”



Jacob Lorber

256

138.	TENTATIVA DE ROKLUS EM JUSTIFICAR MENTIRAS 
INOCENTES

1. Diz Roklus: “Tudo que disseste, Senhor, é verdade e não 
pode ser contestado. Sendo Tu contra tudo que contenha o menor 
vestígio de engano, mesmo em se tratando dum socorro físico e es-
piritual, isto me deixa pensativo, porquanto mantenho o princípio, 
baseado em milhares de experiências, ser apenas possível — com 
certas criaturas — uma ajuda por via fraudulenta, que prefiro clas-
sificar de prudência.

2. Haja vista as crianças que nos obrigam a constantes menti-
ras, caso se queira educá-las. Já em outra ocasião, esclareci minu-
ciosamente ter sido o móvel de minhas atitudes somente o Bem ao 
próximo, e isto porque concluí não haver outra modalidade de me 
achegar a alguém. Se isto também é pecado aos Teus Olhos — en-
tão, Senhor, é realmente difícil ser-se humano.

3. Por exemplo: Encontro, como pagão, um arquijudeu cujo 
fanatismo templário prognostica, em cada gentio, uma legião de de-
mônios. Eu o tocando casualmente, ele se torna impuro durante um 
ano e será a criatura mais infeliz, porquanto não poderá comparti-
lhar dos variados benefícios no Templo. Dizendo-lhe que sou pagão, 
ele prefere sofrer os piores martírios, do que deixar-se conduzir por 
um caminho perigoso. Se eu disser ser judeu de Jerusalém, dar-me-á 
sua mão com prazer e gratidão; tão logo tenha passado o perigo, 
eu me despeço e ele seguirá seu caminho, sem jamais ter notícia de 
minha pessoa, portanto ignorará ter sido guiado por pagão.

4. Agora desejava a opinião dum homem razoável e honesto, 
se a mentira inofensiva não foi mais prudente do que a verda-
de, pois afirmo que somente um tolo do Grêmio farisaico poderia 
classificá-la de pecado — um Deus, jamais! As relações de vida 
daqui e do Além não podem ser tão divergentes a ponto de se 
classificar de nocivo aquilo que a razão humana reconhece de bom 
e útil. Se lá é, para o espírito puro, noite e treva aquilo que uma 



O Grande Evangelho de João – Volume V

257

alma aqui considera bom e lúcido, uma das duas existências fará 
jus a um manicômio.

5. Senhor, conheces minha vida desde o berço e dificilmente 
poderás apontar-me um momento em que tivesse manifestado uma 
ação maldosa, e quero ser amaldiçoado por Tua Boca Poderosa e 
Divina caso isto me for provado! Se ainda assim me tornei pecador 
porque muitas vezes usei de política com criaturas inexperientes, 
a fim de lhes fazer o Bem dentro de meu sentimento e compreen-
são, confesso ser-me sumamente desagradável contar-me entre os 
homens, e Te peço me transformares num asno, Senhor!

6. Meu parecer — naturalmente humano — é o seguinte: Cada 
um faça o que julgar de melhor dentro de sua noção e entendi-
mento; seja pacífico, condescendente e aplique a caridade de acor-
do com suas posses, que suas ações terão de ser reconhecidas como 
boas por parte de Deus, porquanto não pode exigir Ele além de suas 
capacidades. Peço-Te, Senhor, expressar-Te mais claramente neste 
sentido, pois do modo como concluo, não é possível se viver dentro 
de Tua Doutrina.

7. Devem as criaturas conhecer a Verdade porque necessitam 
saber da futura morada, que pela Tua Promessa habitarão eterna-
mente. Mas o conhecimento nu e cru parece-me qual remédio, em-
bora salutar, mas amargoso, que prontamente é rejeitado. Convém 
contorná-lo com algo agradável, e o enfermo o tomará sem repug-
nância, produzindo o efeito esperado. O mesmo deveria ser feito na 
divulgação da Verdade absoluta: no início deve-se ministrá-la ve-
lada, e só pouco a pouco se passa a desvendá-la. Se for aplicada de 
chofre, só poderá prejudicar.

8. Não quero defender nossos milagres naturais e estou con-
victo termos ultrapassado os limites; acrescento, conscientemente, 
jamais termos prejudicado alguém, mas sempre trouxemos bene-
fício duplo. Primeiro, pelo consolo proporcionado aos genitores 
entristecidos; segundo, encaminhamos filhos de pais paupérrimos 
a lares confortáveis, onde receberam educação mais apurada, en-



Jacob Lorber

258

quanto sem ela, teriam crescido como irracionais, fato comum 
nesta época.

9. Senhor e Mestre, bem podes falar e doutrinar, pois Tua Von-
tade é quem dirige todo o Universo. Nós, criaturas fracas, somente 
sentimos o peso e nunca um alívio da vida, e além disto nos aguar-
dam os piores resultados no Além. Anteriormente, Teus Ensinamen-
tos me soergueram e me encheram de esperanças; agora, estou com-
pletamente arrasado, porquanto exiges coisas irrealizáveis!” Assim 
terminando, Roklus se cala.

139.	JUSTIFICATIVA DE RACIOCÍNIO E PRUDÊNCIA

1. Vira-se Cirenius para Mim e diz: “Mas que é isto? Até então 
foi Roklus uma pedra fundamental para a construção da Nova Jeru-
salém, e de súbito se transforma, não obstante lhe teres prometido 
todo auxílio?!”

2. Respondo: “Ele continua sendo-a, mesmo ainda não Me ten-
do compreendido. Observei tal falha nele e lhe dei oportunidade 
para externar-se. Verás como o caso mudará de aspecto!”

3. Dirigindo-Me a Roklus, digo com afabilidade: “Meu caro 
amigo, nem a Deus será possível ajudar-te, enquanto opuseres tua 
compreensão anterior a uma posterior elucidação. O melhor de 
tudo é que afirmas justamente aquilo que exijo. Pois se Eu Mesmo 
te recomendei a prudência de serpentes e raposas, como poderia ter 
Eu a ideia de proibi-la?!

4. A maneira pela qual se deve educar as crianças foi ontem 
por Mim demonstrada suficientemente; já que não assististe a tudo, 
possuis uma cópia em mãos, feita pelo Meu Secretário veloz! Neste 
ponto, nada há que te pudesse confundir no tocante ao ensino, ale-
gando não ser aplicável para determinados casos, ou que a questão 
não seja explícita.

5. Assim também, quando quiserdes curar alguém com remé-
dios naturais, mas que o enfermo manifesta evidente antipatia con-
tra os mesmos, enquanto estais certos do efeito curador — é claro 



O Grande Evangelho de João – Volume V

259

ser permitido modificar o seu nome e também misturá-los com algo 
inofensivo.

6. Quanto à transmissão desta Doutrina de Deus e de Vida, 
acrescento mais: Sede externamente tudo com todos, para conquis-
tardes sua confiança, e eles para o Meu Reino. Sede judeus com 
os judeus, pagãos com os gentios, ride com os alegres, chorai com 
os tristes, sede pacientes com os fracos, e demonstrai ao forte que 
também sois fortes, a fim de que não se orgulhe na certeza de sua 
força. Isto, meu caro amigo, ser-te-á suficiente para saberes o que a 
Suprema Sabedoria de Deus, também Criadora de vossa pura razão, 
de vós exige!

7. Acredita-Me, Minha Sabedoria jamais é contrária a razão hu-
mana salutar, equilibrada e livre de preconceitos; pois tem de julgar 
o que seja perfeito e justo.

8. Uma verdade, não obstante oculta, será eternamente verda-
de e revelada no futuro. Sempre que a necessidade o exija, podes 
encobri-la, e tal depende da força assimiladora de quem a recebe. 
As crianças se alimentam com leite, mel e pão macio, enquanto ao 
homem se dá nutrição mais forte. Tudo isto se enquadra dentro da 
ordem, tão logo o sentido seja verdadeiro; quanto ao invólucro, não 
tem a menor importância. Também seria realmente tolo caso al-
guém necessitasse de Meu Socorro e Eu, embora sabendo ser ele 
honesto, não o atendesse por usar indumentária persa! Não é pecado 
ocultar-se uma verdade em caso de necessidade; revestir u’a mentira 
evidente e uma fraude flagrante com a veste da verdade é pecado e 
por Mim condenado para sempre.

9. Se analisares, agora, tuas ressurreições, observarás uma men-
tira oculta, não obstante tua boa vontade; porquanto nelas não havia 
vestígio da verdade, como em outras tantas coisas em vosso Ins-
tituto. Aprendestes a calcular com os egípcios e árabes quando se 
dariam eclipses solares ou lunares; tal conhecimento foi mantido em 
segredo. E ao povo afirmáveis: Como não quereis ouvir nossa voz, o 
chefe (isto é, tua pessoa) ordenará aos deuses ocultarem Sol ou Lua, 
em dia determinado! A multidão caía num verdadeiro pavor, orava e 



Jacob Lorber

260

fazia oferendas absurdas e vós a consoláveis, finalmente, dizendo que 
a ameaça seria executada, todavia procuraríeis fazê-la inofensiva. Eis 
uma mentira flagrante, oculta na veste respeitável da plena verdade!”

140.	MENTIRAS E VERDADES, OCULTAS. OS FALSOS 
PROFETAS E SEUS MILAGRES

1. (O Senhor): “Imagina o efeito duma revelação repentina! O 
que, por exemplo, teria feito o povo convosco caso Eu Mesmo o ti-
vesse orientado da base verdadeira dum eclipse? Facilmente poderás 
calcular as consequências!

2. Se, porém, tiveres levado uma pessoa a um justo caminho 
através duma verdade oculta, e a seguir ela recebe orientação plena, 
reconhecendo que tal medida a conduzirá ao nível da vida verda-
deira — qual não será sua gratidão? Penso não te ser difícil, como 
homem inteligente, verificares a diferença entre uma verdade oculta 
e uma mentira encoberta.

3. Com referência ao vosso Instituto, Eu condenava apenas u’a 
mentira encoberta, e nunca uma verdade oculta por motivos mui 
sábios. Ainda mesmo a mentira surtindo bom efeito, e a verdade, 
um aparentemente prejudicial — isto é, o que as criaturas denomi-
nam de prejuízo pela compreensão do mundo — deve-se preferir a 
verdade à mentira; pois o efeito final da mentira será sempre contra-
producente, enquanto o da verdade, benéfico.

4. A julgar pela aparência, as diferenças entre mentira e verdade, 
ocultas, não são percebidas com facilidade, assim como um milagre 
genuíno é dificilmente diferenciado dum falso, porquanto não pode 
ser analisado pelo intelecto, e além disto os magos e falsos profetas 
deixam analisar seus feitos tanto quanto vós mesmos o permitis-
tes. Precisamente por tal motivo, não deveis dar permissão a uma 
mentira ou embuste, a fim de que na Terra exista ao menos uma 
Instituição onde unicamente reine a Verdade, dando ao mundo um 
meio efetivo para poder discernir entre o ouro verdadeiro e o falso, 
da Verdade Plena!



O Grande Evangelho de João – Volume V

261

5. Se isto não for respeitado, poucos anos após Minha Partida 
haverá considerável número de falsos profetas e taumaturgos, que 
deturparão inteiramente Minha Doutrina. Servir-se-ão de Meu 
Nome; todavia, sua doutrina em absoluto se assemelhará à Minha, 
e seus milagres serão daquela falsa categoria que conheces, fazendo 
prosélitos firmes dos mistificadores.

6. Por isto, vos previno de antemão: Não presteis ouvidos aos 
que exclamam: ‘Vede, cá ou acolá se acha o Ungido de Deus — eis 
a Verdade!’ Afirmo a todos: Os que assim falarem e fizerem milagres 
em Meu Nome são apenas falsos profetas! Virai-lhes as costas! E caso 
vos procurem, ameaçai-os, e não querendo se afastar, levantai-vos 
em Meu Nome e dai uma prova verdadeira; fora disto, abstende-
-vos de milagres que seduzem os sentidos dos ignorantes, enquanto 
endurecem os corações. A Verdade terá de dar o testemunho sem 
necessitar de provas.

7. A única e verdadeira prova milagrosa deve consistir na ex-
periência que todos farão pela liberdade provinda da Verdade em 
seu pensar, querer e agir, e que abriu-lhes a visão interna para ve-
rem todas as coisas e relações em suas bases, não elaboradas a bel 
prazer dum cérebro atrofiado dum pretenso intelectual. Externa-te, 
Roklus, se o assunto te é claro.”

8. Diz ele: “Senhor, estou agora perfeitamente orientado. Sem-
pre pensei e senti não ser possível Deus contrapor algo à razão pura 
do homem. Estou a par de tudo, e nosso Instituto também o ficará, 
até o fim dos tempos.” Respondo: “Muito bem, então vai e transmi-
te isto aos colegas. Vamos aguardar mais um fato antes do desjejum 
e da Minha Partida.”

141.	HUMILDADE E AMOR AO PRÓXIMO. ROKLUS E SEUS 
COLEGAS EM APUROS

1. Roklus se curva e volta em seguida junto dos amigos, que 
haviam combinado organizações internas do Instituto, no mesmo 
sentido dado por Mim a Roklus como diretriz da vida.



Jacob Lorber

262

2. Ele se admira em ouvir o que pretendia transmitir-lhes como 
algo novo e mui importante — e isto, com Minha Ordem, para de-
monstrar que Eu, o Senhor, o havia incumbido de recados especiais 
na execução de ofício tão importante. Como chefe dos essênios, pre-
tendia provar aos inferiores ter ele combinado Comigo assuntos ex-
traordinários. Eles, porém, lhe dizem: “Podes poupar tuas energias; 
estamos inteirados de tudo e temos algo mais que tu, muito embora 
confabulaste com o Senhor. Vê, todas estas folhas estão escritas, e 
encontrarás fielmente o que Ele te explicou. Pelo que vemos, não 
estás satisfeito; que tens?”

3. Responde Roklus: “Ah, nada contra; mas se Ele Mesmo me 
convidou a vos transmitir o que me disse, em virtude da reorgani-
zação do nosso Grêmio, e estais de antemão melhor orientados do 
que eu — vejo-me obrigado a pensar qual Sua Intenção com tal 
brincadeira inofensiva.”

4. Adianta-se Raphael, que se achava no grupo: “Amigo, vou 
te explicar! Vê, esses homens são teus funcionários no Instituto. O 
próprio Senhor não podia dar-te outro título, a não ser aquele que 
recebeste pelo Governo, porquanto tua fortuna te dá tal direito. Ele, 
porém, deseja que todas as criaturas se abracem como irmãos, reco-
nhecendo somente a Ele como Senhor e Mestre.

5. Como chefe dos essênios, justifica-se ter Ele te dado orien-
tação acerca de sua reorganização futura, mas também foi justo ter 
permitido que teus companheiros fossem por mim informados; pri-
meiro, para te poupar o trabalho; segundo, abafar teus sentimentos 
de altivez, que facilmente se poderiam transformar em orgulho; e 
terceiro, para te facilitar a transmissão, o mais possível.

6. Quando o Senhor te disse: Vai e transmite isto aos demais, 
não te convidou a passar aos outros o que aprendeste, senão as mo-
dificações do Instituto. Nisto por certo não se enquadra a obrigação 
de ensinares aos outros?! Tampouco precisas expressar tal desapon-
tamento, quando não soubeste interpretar as Palavras do Senhor. 
Estás-me compreendendo?”



O Grande Evangelho de João – Volume V

263

7. Responde Roklus: “Inteiramente, e nem mais penso no caso; 
preocupa-me algo diferente. Tudo será facilmente organizado; so-
mente teremos dificuldade em fazer com que o povo desista de acre-
ditar sermos os produtores dos eclipses. Não vejo saída! Que me 
dizeis, amigos, e tu, Raphael?!”

8. Declara este: “Conjecturai, primeiro; meu conselho ainda 
virá em tempo, caso se romperem todas as vossas cordas!”

9. Diz um deles: “Eis um ponto capcioso, pois o povo já está 
habituado a nos obedecer e caso nos pergunte pela razão dum eclip-
se havido e por que nós o exigimos por parte dos deuses sem avi-
sarmos disto a multidão — que responderemos para não sermos 
desclassificados?”

10. Acrescenta um outro: “Sem empregarmos uma pequena 
mentira, será difícil acharmos solução. E isto, não somente com os 
eclipses, mas em outros tantos pontos. As dificuldades surgirão, tão 
logo começarmos a melhorar a velha edificação. O melhor seria mu-
darmo-nos para longe daqui.”

11. Obtempera Roklus: “Estaria tudo bem; mas que fazer com 
nossas posses e apetrechos, pois não é possível deixá-los cair em mãos 
de nossos adversários?! Realmente, vosso conselho seria dispendioso, 
principalmente para mim. Temos o Senhor do nosso lado, que nos 
tornará livres desse embaraço — disto estou certo! Ainda teremos 
que passar por vários atropelos; mas ao que me parece, será uma 
escola que nos facultará compreensão prática de como seja preciso 
afastar-se tudo de sua vida, para alcançar a Verdadeira Vida de Deus.

12. Por isto, ficaremos aqui! Não temo coisa alguma, pois direi 
a todo mundo: Não mais haverá ressurreições. Por quê? Deus não as 
quer, porque as criaturas não vivem de acordo para merecê-las! Os 
que viverem na Vontade de Deus terão a compreensão por que Ele 
permite a morte das crianças, e poderão ser guiados pelo Espírito do 
Pai. Contra isto, ninguém poderá objetar!”



Jacob Lorber

264

142.	ROKLUS PROPÕE MODIFICAÇÕES PARA O INSTITUTO 
ESSÊNIO

1. (Roklus): “Quanto às demais distrações científicas, poderão 
ficar; pois somente as aplicamos para divertimento inocente dos 
hóspedes. Poderemos também destruí-las, evitando qualquer desa-
vença. Antes de tudo, devemos excluir a Lua cheia artificial; é por 
demais grosseira e não serve nem para mistificação ótica dos mais ig-
norantes. As árvores, arbustos, estátuas, colunas, fontes e poços que 
falam serão destruídos e suplantados com algo melhor. Os objetos 
elétricos e os diversos espelhos côncavos poderão permanecer, por-
quanto pertencem ao campo científico e pode-se curar várias mo-
léstias com seu auxílio, bem como nossos artifícios farmacêuticos, a 
arte de fazer vidro e seu polimento.

2. Em suma, tudo aquilo que funciona dentro da ciência po-
derá ficar; o resto será eliminado e, deste modo, não teremos que 
dar satisfação a quem quer que seja. O Instituto é nosso e podemos 
manobrá-lo à vontade, no que nos assistem as leis de Roma. Além 
disto, possuímos tantos tesouros e bens impossíveis de serem gastos 
em mil anos, mesmo levando uma vida qual Creso. Não vejo, por-
tanto, diante de quem deveríamos nos vexar! Perante ao Senhor não 
temos segredos e seria o Único a nos impor receio. Sabendo ser nossa 
intenção respeitarmos Sua Vontade tão pura como nos transmitiu, 
será nosso amigo temporal e eternamente.

3. Considerai nossa tolice se fôssemos discutir com um cego 
por haver tropeçado em caminho. Assim também éramos espiri-
tualmente cegos e ninguém nos pôde ajudar, e se naquela trilha 
muitas quedas levamos, quem nos poderia chamar à responsabili-
dade vexatória?! Acaso sabíamos o que ora conhecemos?! De quem 
haveríamos de aprendê-lo? Agora orientados, agiremos de modo 
diferente.

4. Não se trata de nosso prestígio posto à prova na transforma-
ção do Instituto, e sim não sermos suspeitos de embuste, porque de-



O Grande Evangelho de João – Volume V

265

sejamos trabalhar a Bem das criaturas, no que são precisos confiança 
e honra por parte dos que iremos ensinar.

5. Está portanto tudo na melhor ordem, com exceção do eclipse 
fatal! Não sei realmente o que direi ao povo. Querermo-nos safar 
desta embrulhada por meio da Verdade será difícil. E o Senhor não 
quer que pronunciemos u’a mentira encoberta!”

6. Diz um do grupo: “Dirige-te a Ele, Senhor e Mestre de todas 
as coisas. Poderemos assuntar durante anos, sem acharmos uma saí-
da. Não seríamos tolos se nas questões difíceis não fôssemos buscar 
orientação com o Criador, a fim de não sermos desclassificados, em 
virtude do Reino do Céu na Terra?”

7. Responde Roklus: “Tens razão, todavia convém considerar-
mos ser nosso pedido uma grande tolice, manifestada pelo pouco 
respeito diante de Sua Divindade.”

8. Acrescenta outro: “Isto tudo de nada adianta. Se alguém se 
afoga e grita por socorro sem meditar, tendo o acidente ocorrido 
por culpa própria, resta saber se pode ser salvo, o que depende do 
socorrista.” Aduz Roklus: “Atingiste o ponto nevrálgico. Vou ime-
diatamente expor-Lhe nossa dificuldade.”

143.	CONSELHO DO SENHOR

1. Assim, Roklus volta rápido para junto de Mim e expõe seu 
embaraço. E Eu lhe digo: “Pelo que vejo, já começas a verificar que 
toda e qualquer mentira traz certos contratempos. Por isto repito: 
Deve ser feito jus à Verdade, a todo preço; pois ela perdura e nunca 
produz embaraços. É claro ser a Verdade odiada, temida e persegui-
da com fogo e espada por pessoas que vivem no embuste. De que 
lhes adianta seu zelo maldoso? A Verdade virá à tona, envergonhan-
do seus inimigos, desprezados e evitados por todos no lamaçal, onde 
dificilmente poderão agradar sua ressurreição! Quanto ao teu caso, é 
ele bem tolo e não será fácil fugires dum exame por parte do mundo. 
Existe, todavia, um meio de enfrentá-lo com as devidas honras.



Jacob Lorber

266

2. Ludibriastes o povo, alegando terem os deuses vos conferido 
o poder de dominar os eclipses. Transmiti-lhe agora terem os deuses 
deixado de existir, e que o Único e Verdadeiro Deus, a Quem todos 
os gentios construíram um templo denominado ‘Ao Grande Deus 
Desconhecido’, veio Pessoalmente ao mundo, tirando-vos tal poder, 
regendo Ele Mesmo tudo, e não mais entregando a direção dos cor-
pos cósmicos.

3. Diante disto, a multidão ficará estupefata e alguns conclui-
rão que não soubestes desempenhar vossa incumbência a contento, 
caindo em pecado. Outros julgarão terem sido fracas as oferendas, 
e alguns mais inteligentes dirão: ‘Eles devolveram simplesmente o 
ofício ao deus desconhecido; pois se outorgaram tal direito para me-
lhor dominarem o povo — e os ditos deuses foram os potentados 
de Roma. Agora certamente apareceu o Verdadeiro e os ameaça, e 
eles preferem devolver um ofício divino ao Seio do Grande e Único 
Deus, enquanto nunca tiveram tal privilégio. Já sendo tão honestos 
para confessá-lo, é de se esperar relatarem outras tantas coisas, fato 
mui favorável, porque decifraremos alguns enigmas.’ Conjecturan-
do deste modo, eles se rirão de vós.

4. Os fariseus, por sua vez, congratular-se-ão e dirão ao povo: 
Vede, isto foi Jehovah Mesmo, que mandou algum profeta agir 
deste modo com os pagãos, obrigando-os a se tornarem traidores 
da multidão!

5. Neste caso dizei: Pela primeira vez os fariseus disseram a ver-
dade. Este Profeta Poderoso é Nenhum Outro senão o de Nazareth, 
Seu Nome é Jesus, Filho do conhecido carpinteiro José — que ape-
nas é seu pai de criação — nascido de Maria, também conhecida 
virgem da casa de Joaquim e Anna, em Jerusalém! É Ele o Mesmo 
que durante a Páscoa deste ano enxotou os usurários e vendilhões do 
Templo, com açoite na Mão! Este Profeta é evidentemente mais que 
um profeta! João, batizador do deserto, conhecido por todos, Dele 
deu um testemunho que também deve ser lembrado.

6. E este Enviado por Deus tirou-vos o poder, por vós mes-
mos outorgado, sobre Sol, Lua e estrelas, conferindo-vos em com-



O Grande Evangelho de João – Volume V

267

pensação um ofício muito mais importante e maior: o da Verdade! 
Consiste na divulgação séria e verdadeira de ter o Reino de Deus Se 
aproximado, e que todos que acreditarem no Nome de Jesus recebe-
rão a Vida Eterna!

7. Assim falando, tapareis as bocas dos fariseus, até então vossos 
inimigos, e eles evitarão perder uma palavra sequer acerca de vosso 
antigo poder eclíptico, quanto mais sabendo estardes sob proteção 
de Roma. Espero ter-te esclarecido também neste ponto, e compre-
enderás não mais haver motivo de temor. Podes, portanto, transmi-
ti-lo aos outros. Tens ainda algo que te aflige?”

8. Responde Roklus: “Não, Senhor e Mestre de Eternidades, 
nada mais me oprime e meu coração está cheio de alegria. Estou 
perfeitamente amparado no Instituto, e os de batina preta podem se 
alegrar da trovoada que lhes farei!”

9. Digo Eu: “Está bem; vai transmitir tua alegria aos outros. 
Tereis de enfrentar ainda muitos trabalhos e esforços; mas onde não 
existe luta não haverá vitória, e sem ela, tampouco alegria, prezada 
por todas as criaturas. Por isto, coragem e persistência, que a vitória 
não deixará de vir. Para tanto sou Fiador e Testemunho certo e fiel! 
Acaso não achas isto bastante?”

10. Responde Roklus: “Como não, Senhor, pois Te conheço 
como poucos. Asseguro-Te apenas de minha gratidão e prometo, 
em seguida, passar adiante este Evangelho verdadeiro!”

144.	A FUTURA POSIÇÃO DOS ESSÊNIOS DIANTE DO 
SACERDÓCIO

1. Satisfeito, Roklus volta para junto dos amigos e lhes relata o 
resultado feliz da palestra havida Comigo, e um deles observa: “Vês, 
meu amigo, como foi bom eu sugerir-te orientação com o Senhor. 
Sabemos agora o que fazer e não necessitamos de mentiras encober-
tas, podendo apresentar-nos com a plena Verdade, fazendo calar os 
possíveis indagadores. Realmente, o socorro por parte do Senhor é 
positivo!”



Jacob Lorber

268

2. Diz Raphael, ainda presente: “Tens razão. Todavia, não fal-
tarão em vosso Instituto toda sorte de dificuldades e tentações; po-
dereis contar com muitos amigos, mas também mil vezes número 
maior de adversários, que sempre vos perseguirão, dando prova con-
tra eles mesmos. Assim também o Senhor foi perseguido nesta Terra, 
pelas criaturas ignorantes e más.

3. Ele é odiado por todos os magos profissionais e sacerdotes, seja 
qual for sua crença, principalmente pelos templários de Jerusalém. 
Como o sacerdócio sempre foi a casta mais cômoda entre os habitan-
tes desta Terra, desfrutando de grandes privilégios, será difícil destruí-
-lo completamente; não levará tempo em que malandros e vagabun-
dos se aproveitarão de alguns trechos desta Nova Doutrina, surgindo 
assim um sacerdócio contra o qual o judaísmo será apenas ‘silhueta’!

4. Precisamente contra esse novo sacerdócio tereis de lutar ardu-
amente; muito embora não vos podendo prejudicar, perseguir-vos-á 
de todas as maneiras, como o fazem os fariseus ao Senhor. Isto, no 
entanto, será prova de estardes com Ele, mantendo puro Seu Verbo, 
na Escritura e na ação, causando tal testemunho a maior alegria.

5. Não necessiteis temer vossos perseguidores, porquanto esta-
reis sob a visível proteção do Senhor, enquanto eles vos temerão, 
razão pela qual tentarão atacar-vos. Isto tampouco terá efeito quanto 
a perseguição dos templários ao Senhor, da qual em breve tereis uma 
prova. O Senhor já te havia avisado, Roklus, que algo ocorreria antes 
do desjejum.

6. Os templários foram informados por um fugitivo maldoso 
de Cesareia Philippi encontrar-Se aqui o Profeta de Nazareth, pro-
vocando desordens, e que o Prefeito também está a Seu favor. Por 
isto, elaboraram rápidos um plano para prender Jesus, pela denúncia 
que farão a Cirenius. Verás a astúcia satânica que engendrarão.

7. Nada conseguirão, mormente com o Prefeito; entretanto, ha-
verá grande perturbação, além de ser tal empreendimento explorado 
por toda parte. Vós mesmos sereis envolvidos, mas em benefício da 
causa. Preparai-vos; dentro de um quarto de hora a dança começará. 
Cirenius de nada sabe, pela Vontade do Senhor.” Todos se calam, 



O Grande Evangelho de João – Volume V

269

no que contribui o próximo surgir do Sol; no fundo aguardam com 
certo nervosismo o que virá.

145.	OS FARISEUS ACUSAM O SENHOR DE REVOLUCIONÁRIO

1. Dentro em pouco os filhos de Marcus descobrem um navio 
ziguezagueando em alto mar, como se o capitão não soubesse se re-
almente se acha na rota, o que se justifica, porquanto desde a véspera 
muito havia sido mudado, à margem do Mar Galileu. O grande 
rochedo no mar como prova concreta não mais existe; a rocha e o 
cedro enormes, no monte das víboras, haviam sido removidos pelos 
núbios; além disto, a nova residência, o jardim, o cais com os cinco 
navios — tudo isto confunde o prático.

2. Súbito, levanta-se um forte vento de Oeste, impelindo o bar-
co à nossa margem, e dentro de alguns minutos os filhos de Marcus 
veem a bordo alguns romanos e fariseus. Incontinenti, transmitem-
-no a Cirenius, que ordena a Julius fazer severa vistoria no barco, 
que se aproxima rápido. O militar convoca cinquenta soldados ar-
mados e aguarda a embarcação.

3. Quando de bordo descobrem esse destacamento romano, 
mandam içar uma bandeira branca como prova de serem amigos, 
que desejam desembarcar. Tão logo Julius observa dois arquifariseus 
em meio aos romanos, manda um mensageiro a Cirenius, pedindo 
ordens. Aqueles homens lhe parecem suspeitos e os romanos, fari-
seus ou herodianos disfarçados. Cirenius responde lacônico: “Sejam 
quem for, deixa-os desembarcar.”

4. Quando em terra, Julius faz a costumeira vistoria de passa-
portes, que se acham visados por Pilatus e dentro da lei. Isto termi-
nado, um romano indaga de Julius se o Prefeito ainda se encontra 
ali. Aborrecido com tal atitude precipitada, o comandante afirma 
com rispidez, levando um centurião a dizer-lhe: “Quem dá direito a 
falares deste modo?”

5. Responde Julius: “Motivos concludentes; pois tua fisionomia 
asiática denuncia não seres romano!” Diz o outro: “Então, quem 



Jacob Lorber

270

sou?” Retruca Julius: “Disto trataremos mais tarde; por ora estás em 
meu poder, e tens de te submeter às minhas determinações! Cha-
mo-me Julius, comandante desta zona, e parente do Prefeito. Tenho 
que esclarecer-te, porquanto não és romano, pois se o fosses, ter-me-
-ias reconhecido!

6. Deste modo, pegamos as raposas ardilosas! Aliás, este luga-
rejo vos causou estranheza, do contrário já nos teríeis visitado há 
uma hora atrás. Não importa, porque chegastes no ponto certo. Vês 
como sei de tudo, causando-vos espanto?! Vamos, porém, junto ao 
Prefeito.”

7. Diz o centurião, confundido: “Que sabes de nós?! Quem po-
deria relatar algo que não existe?!”

8. Responde Julius: “Basta; caminhai, falsos romanos!” O cen-
turião, oito soldados e dois fariseus legítimos e gordos achegam-se 
de Cirenius e lhe entregam um documento assinado por Herodes, 
onde consta ter sido descoberto um levante em toda a Síria e grande 
parte da Galileia e Samaria. É dirigido pelo agitador e profeta Je-
sus de Nazareth, que em conivência secreta com os essênios, pratica 
milagres incríveis para ludibriar o povo, auferindo-se assim cunho 
divino e até mesmo teve a ousadia maldita de se apresentar como 
filho verdadeiro de Deus. Além disso, foi afirmado por várias teste-
munhas fidedignas ter ele se aproximado dos maiorais do Governo 
romano, inclusive seu grupo considerável de adeptos. Sua má fama 
ainda leva a crer ser sua intenção assassinar os membros do Gover-
no, em determinado dia, elegendo-se, ele mesmo, Rei dos judeus. 
Como os deuses haviam permitido fosse essa trama denunciada a 
Herodes, ele se sente no dever de chamar a atenção do Prefeito, 
na certeza de saber este tomar as devidas precauções. Assinado pelo 
Tetrarca Herodes, em Jerusalém. Eis o sentido geral da carta, por-
quanto é desnecessário repetir as imprecações.



O Grande Evangelho de João – Volume V

271

146.	OS TRAIDORES SÃO DESMASCARADOS

1. Após ter lido a carta com grande atenção, Cirenius se dirige a 
Mim com expressões de piedade e diz: “Mas, Senhor — será possí-
vel alguém lançar-Te contra mim, com tamanha suspeita?! Que me 
dizes? Pois deves conhecer seu teor!”

2. Respondo: “Chama Raphael e Roklus, pois não fica bem Eu 
conversar com os mensageiros do príncipe da mentira!” Cirenius 
assim faz e, quando ambos se aproximam, os enviados de Herodes 
lhes viram as costas, porquanto conhecem Roklus. Achegando-se 
de Cirenius, Raphael também lhe entrega um documento e diz: “Aí 
tens a duplicata da suposta carta de Herodes; lê e verás que eu — e 
por mim também Roklus — já estávamos a par desta perversidade 
farisaica. Abaixo da assinatura de Herodes, jamais por ele vista, por-
quanto ignora esta trama, acha-se uma anotação, que te esclarecerá 
acerca do verdadeiro móvel. Tão logo te tiveres integrado, passa-a aos 
mensageiros para se orientarem. O resto far-se-á automaticamente.”

3. Rápido, Cirenius lê o pergaminho, isto é, a observação acres-
centada, que lhe causa admiração, porquanto contém precisamente 
sua suspeita. Entregando-o ao centurião, ele diz: “Lê isto diante de 
teus colegas!”

4. Visivelmente confuso, o outro faz a leitura com expressão 
cada vez mais perplexa, e no fim, começa a tremer e seus colegas 
mudam de cor, o que não passa despercebido aos presentes. Após 
terminada a leitura, o falso centurião devolve o documento com 
profunda reverência a Cirenius, sem dizer palavra; pois tanto ele 
quanto os outros estão por demais confundidos.

5. Passados alguns instantes de silêncio absoluto, Cirenius per-
gunta: “Quer dizer que Herodes me aconselha tudo fazer para cap-
turar o tal profeta e mandar decepar-lhe a cabeça, como também a 
seus discípulos?” Ninguém responde.

6. Irrita-se o Prefeito, dizendo: “Respondei ou pagareis este ul-
traje de modo jamais visto! Quem escreveu esta carta, atrevendo-se 
a me querer envolver com mentira tão escabrosa? Qual a finalida-



Jacob Lorber

272

de oculta nisto?” A tais perguntas enérgicas, os mensageiros qua-
se perdem os sentidos, de pavor do Prefeito, que conhecem como 
inclemente.

7. Por isto, Julius intervém: “Nobre senhor, que tal se aplicásse-
mos o prêmio dentro da lei pela traição, e os enviássemos à prisão de 
Sidon até que irrompesse a revolução predita, onde seriam pagos — 
ou na cruz ou no patíbulo? Vê-se à boa distância serem esses roma-
nos nada mais que péssimos fariseus, capazes de tudo por dinheiro!”

8. Diz Cirenius: “Tens razão; como, porém, não somos senho-
res únicos e ainda Algum Outro tem de Se manifestar, aguardaremos 
o caso com calma!”

147.	NEGOCIAÇÕES COM OS FARISEUS

1. Nisto se adianta Roklus e diz: “Nobre senhor, permite eu 
sussurrar algo nos ouvidos destes criminosos, pois na carta também 
é atacado o meu Instituto, o que, como chefe, não posso deixar pas-
sar! Tenho de perguntar-lhes como e quando o profeta, por eles tão 
difamado, aprendeu conosco as magias, com que encanta e perverte 
o povo! Se não retirarem, neste momento, ultraje tamanho, irei tor-
cer-lhes os pescoços, tão certo Deus me ajude!”

2. Manifesta-se um dos dois fariseus: “Que culpa temos, caso 
a acusação seja apenas suposição maldosa?! Não a escrevemos nem 
tampouco a engendramos. Dirigi-vos aos mandantes; somos apenas 
mensageiros e não devemos resposta a quem quer que seja! Aguar-
damos simplesmente o recado, que deve ser transmitido ao autor.”

3. Animado por Raphael, Roklus diz: “Bem; que então terá de 
acontecer se vos provarmos serdes vós mesmos os autores da carta 
difamadora e que vos cabe por pessoa mil libras de ouro do Templo, 
caso fôsseis bem-sucedidos?”

4. Reage o fariseu: “Quem nos poderá apontar esta infâmia? A 
carta é assinada por Herodes!”

5. Roklus então chama Zinka e diz: “Conheces como ninguém 
a assinatura de teu senhor; é ela autêntica?”



O Grande Evangelho de João – Volume V

273

6. Responde Zinka: “De modo algum! Herodes nem sabe es-
crever; e a muito custo lê grego. A fim de aplicar sua assinatura, ele 
usa uma espécie de sinete, que apõe aos documentos; portanto, esta 
assinatura é falsa, pelo que presto juramento!”

7. Acrescenta Roklus: “Então, fariseu sábio, devoto e verdadeiro 
em nome de Moysés e Aaron — como te sentes? Por certo preferes 
estar em casa, em mesa opulenta, do que aqui, sob auspícios tão glo-
riosos! Quando o homem não se satisfaz com aquilo que Deus lhe 
dá, tem de se acomodar com as peripécias do destino.

8. O difamado profeta de Nazareth não vos agrada, porque vos 
impõe fortes restrições através de Sua Doutrina da Verdade. Isto 
sempre será assim, mesmo se ele Se deixasse matar por vós, isto é, 
pro forma; pois Ele, a Própria Vida Eterna, jamais poderá ser morto. 
Que me dizes?!” O fariseu está como petrificado, e nenhum dos 
emissários se atreve a falar.

9. Após alguns instantes, Cirenius, que por Mim havia recebido 
um sinal, chama os dois fariseus e lhes diz: “Acalmai-vos. A tempes-
tade passou; não vos atemorizeis com nosso rigor romano. Passemos 
à segunda parte do assunto, onde quero ouvir a plena verdade. Só 
por ela podereis ser libertos de meu poder inclemente — do con-
trário, esperam-vos prisão, cruz e espada, porquanto sou Prefeito de 
todas as províncias asiáticas de Roma.

10. Se falardes a verdade, seja seu sentido qual for, podeis, sob 
minha palavra de honra, seguir caminho. Pretendendo positivar-vos 
na mentira, sabeis o que vos espera; sou soberano na Ásia, dispondo 
a cada momento de duzentos e sessenta mil guerreiros. Se isto igno-
ráveis, estais agora informados. Quem me chamará à responsabili-
dade caso mande decapitar todos os judeus, por mero passatempo?! 
Onde se poderia tramar uma rebelião, em toda Ásia, sem que fosse 
orientado, no mais tardar, em quinze dias?! E ai dos rebeldes!

11. Se de acordo com vossas afirmações se prepara alhures o 
menor levante, eu o saberia e os meus esbirros teriam que fazer! 
Vossa denúncia é apenas mentira, pela qual me teríeis aproveitado 
para outra finalidade, caso fosse ignorante. Penso já vos ter conven-



Jacob Lorber

274

cido desta impossibilidade. Por isto, dizei a verdade, para que veja 
onde piso!”

12. Tanto os fariseus quanto os falsos romanos, em parte he-
rodianos, expressam nervosismo, pois nada mais é tão detestável ao 
homem do que se acusar a si mesmo, confessando suas intenções 
perversas. Mas que fazer? A justiça e inflexibilidade do Prefeito são 
conhecidas, e só lhes resta confessar.

148.	A CONFISSÃO

1. O primeiro fariseu se enche de coragem e começa a falar: 
“Senhor, severo e irredutível, sobre toda Ásia e parte da África! Não 
havendo outra saída, tenho de confessar, em nome de meus cole-
gas, perseguirmos o conhecido profeta de Nazareth como nosso pior 
inimigo, em virtude de nossa inveja profissional. Ele realiza coisas 
inéditas e, além disto, prega contra o Templo e suas leis.

2. Há aproximadamente mil anos, Moysés recebeu no Monte 
Sinai Leis das Mãos de Deus, e mais tarde uma quantidade de de-
terminações para conduta da vida. Entre as Leis, a primeira é a mais 
importante e soa: Deves crer unicamente em Mim, teu Deus Ver-
dadeiro e não adorar outros; pois Eu sou teu Deus e Senhor! — O 
profeta de Nazareth alega ser ele mesmo um filho de Deus ou Deus 
Mesmo, baseando-se nas profecias e em seus próprios feitos.

3. Se isto ficar impune, em poucos anos a Instituição Divina 
em Jerusalém chegará ao término! Que será então? De que modo 
enfrentaremos o povo como enviados de Deus, e de que iremos vi-
ver, porquanto as Leis Divinas não permitem tenhamos uma vinha? 
De um lado temos os samaritanos que apostataram, os saduceus e 
os semipagãos; do outro lado, os essênios com metade do povo a seu 
favor — e agora aparece esse galileu!

4. Através de Moysés, Jehovah estabeleceu uma União Eterna 
conosco e nos obrigou a ficar fiéis a ela. Ele, o Poderoso, prometeu-
-nos as maiores vantagens pelo cumprimento de Suas Leis; mas tam-
bém nos assegurou os prejuízos que adviriam pela desobediência. 



O Grande Evangelho de João – Volume V

275

Facultou-nos o direito de perseguirmos os adversários com fogo e 
arma, como fez Josué em Jericó e mais tarde, David com os filisteus, 
onde por ordem de Jehovah nem as crianças, no ventre materno, 
podiam ser poupadas.

5. Se ele dissolvesse a antiga União, em virtude de nossos peca-
dos e indolência contra os inimigos, e nos abandonasse, fá-lo-ia de 
modo tal, a não deixar dúvidas. Acontece nada disto ter sucedido; 
como pode um mago, por mais extraordinário que seja, arriscar-se 
em agir contra nós, como representantes das Leis Divinas?!

6. Que cure os enfermos, remova montanhas e outras coisas 
espetaculares; mas deixe de agir contra o Templo e seus segredos 
abençoados! Ele, porém, aumenta sua atitude subversiva, solapa a 
crença e confiança populares, mormente dos galileus, de sorte que 
estes nem mais querem nos pagar o dízimo, insultando-nos como 
traidores da Humanidade. Se isto for realidade, que Jehovah nos 
declare pela boca dum profeta verdadeiro, e não por um feiticeiro 
galileu, que se diz Filho do Altíssimo, quando se sabe jamais surgir 
um profeta daquela zona, muito menos um Filho de Deus, vindo 
do Céu. Se somos obrigados, primeiro pela Lei Divina, segundo, 
pela força das circunstâncias, a perseguir um homem perigoso à 
Causa de Deus e aniquilá-lo, acaso agimos com injustiça quando 
aplicamos meios políticos da época atual? Penso não duvidares des-
ta confissão!”

149.	CIRENIUS TESTEMUNHA EM FAVOR DO SENHOR

1. Diz Cirenius: “De modo algum, pois desta vez falaste a verda-
de — coisa incomum num fariseu —, causando-me simpatia! Além 
disto, tenho de observar, a respeito do perigoso profeta ou Filho de 
Deus, ser tudo calúnia, pois O conheço pessoalmente e te posso 
assegurar ser ele um Homem inofensivo, que Se esforça em ajudar o 
próximo, inclusive os piores inimigos, que sois evidentemente vós, 
muito embora esteja informado de vossas grandes patifarias, jamais 
sonhadas por Moysés e Aaron.



Jacob Lorber

276

2. Ele é judeu no sentido puramente mosaico. Onde se acha 
Moysés em vossas instituições novas? Portanto, é Ele contra vossos 
princípios e não contra vós, pessoalmente. Já recebi tantas denúncias 
incríveis do povo contra vós, que realmente por diversas vezes tive 
a intenção de impedir-vos pelas armas. Somente Ele me reteve! Se 
fosse vosso inimigo, deveria regozijar-Se pelo vosso aniquilamento 
completo; mas dá-se precisamente o inverso.

3. Ele lastima vossa grande cegueira, engendrada por vós mes-
mos. Seu Desejo é reconduzir-vos — a fim de renovar a antiga União 
— à Verdade e ao Deus Único e Verdadeiro, do Qual vos desviastes 
pelas inúmeras tendências mundanas; jamais pretende prejudicar-
-vos. Assim sendo, como pode ser Ele vosso inimigo? Se possuísseis 
os Seus Recursos, de há muito O teríeis assassinado! Dentro de meu 
exercício de Governo, submeti-O a exame rigoroso, pelo qual pas-
sou gloriosamente.

4. Descobri Nele o Mesmo que protegi há trinta anos da per-
seguição cruel do velho Herodes, quando meu irmão Augustus ins-
tituiu o censo nos países romano e judeu, por ocasião do Seu Nas-
cimento em Bethlehém dentro duma gruta. Esse acontecimento foi 
anunciado aos três magos do Oriente através duma enorme estrela, 
e Ele foi recebido e honrado como futuro Rei dos Judeus — ocor-
rência que certamente estais lembrados.

5. Caso ignoreis isto, muito embora contando uns sessenta 
anos, meu irmão Cornélio aqui poderá servir de testemunha, como 
escrivão daquele censo; além disto, eu mesmo posso atestar ter tido 
provas concludentes da Divindade do Meninozinho aos Seus ca-
torze dias de idade, levando-me à certeza feliz de estar lidando com 
uma criança excepcional.

6. Quando agora reencontrei o Meninozinho como Homem 
pleno do Espírito e Poder Divinos, prontamente O reconheci — e 
julgo não ser difícil compreender-se que eu mesmo curvasse minha 
cabeça branca diante Dele, na mais profunda veneração e respeito.

7. E precisamente Este Homem perseguis com intenção de ma-
tá-Lo?! Ó tolos ignorantes! Acaso não predisse Moysés a Sua Vinda, 



O Grande Evangelho de João – Volume V

277

e mais tarde os grandes e pequenos profetas, apedrejados por vossos 
antepassados, na mesma cegueira que ora manifestais?! Ele, o Único 
a vos ajudar, é por vós acusado com astúcia, chamando-O de mons-
tro e amaldiçoando-O, e finalmente querendo matá-Lo?!

8. Não reconhecestes a zona porque a rocha perigosa deixou de 
existir e esta enseada, anteriormente estéril, foi transformada num 
verdadeiro Éden. Quem foi o autor disto? Eu e todos os presentes 
somos testemunhas que a mão humana nada fez, mas é apenas o 
efeito de Sua Vontade!

9. Aqui, ao meu lado, vedes um menino chamado Josoé; esteve 
sepultado quase dois anos, restando somente seu esqueleto. Mes-
mo assim, foi fácil ao Homem por vós tão odiado fazê-lo voltar à 
vida. Aí, à mesa, estão minhas duas filhas, raptadas por traficantes 
de escravas. Durante a travessia do mar se afogaram, após terem 
sido amarradas pelos criminosos, e foram descobertas anteontem, 
por ocasião duma pescaria. Uma Palavra apenas de vosso inimigo 
restituiu-lhes a vida!

10. Agora vos pergunto se disto também é capaz um mago, 
ou se estas provas não são mais grandiosas do que as efetuadas por 
Moysés no deserto?! Tudo que vos digo é Verdade plena e pode ser 
atestado por centenas de pessoas — e vós pretendeis matar este Ho-
mem-Deus?! Que tolice tremenda!”

150.	IGNORÂNCIA DOS FARISEUS

1. Diz o fariseu: “Soberano, severo e justo! Somos escribas e estu-
damos a Crônica; por isto, creio não sermos tão tolos como afirmas!”

2. Responde Cirenius: “Esta observação é sumamente dispara-
tada e semelhante à vossa atitude para com o Nazareno! Deveríeis 
ter inteligência bastante para saberdes que nós, romanos, pronta-
mente descobriríamos serdes judeus em vestimenta romana, aliás 
mal disfarçados, desconfiando de qualquer trama. O menor grau 
intelectual deveria induzir-vos à compreensão de ser vosso empreen-
dimento mui arriscado, capaz de vos fazer perder a vida, vossa maior 



Jacob Lorber

278

felicidade! Isto até mesmo uma criança poderia prognosticar, mas 
vós, escribas, não o previstes!

3. Sabeis o motivo disto? A criatura gulosa, cujo estômago ja-
mais sentiu fome, não pode imaginar o que seja isto! O surdo tam-
bém não tem ideia do que se passa com aquele que ouve as harmo-
nias duma harpa; tampouco o cego assimila as impressões da visão, 
pois julga serem cegas todas as criaturas. O mesmo ocorre e de modo 
ainda mais preponderante com o homem tolo e espiritualmente 
cego: julga serem os outros mais tolos que ele, achando-se até inte-
ligente. Nisto se baseia a razão pela qual pessoas tolas e presunçosas 
agem como vós.

4. Assim sendo, também não compreendeis a atual época mara-
vilhosa, anunciada por Moysés e outros, quanto à Vinda do Messias 
à Terra. De igual modo deveríeis saber que nada conseguiríeis contra 
o poder romano, e muito menos no que diz respeito a um Homem 
pleno do Espírito Divino, que bastava emitir o menor Pensamento 
— e a Terra teria desaparecido!

5. Afirmo-vos: não temo quinhentos mil de vossa espécie, mu-
nido dum exército adestrado; mas que fariam eles contra a Vontade 
Poderosa de tal Homem?! E pretendeis prendê-Lo e até matá-Lo — 
e isto, sem motivo concludente?! Dizei-me com sinceridade se ainda 
não reconheceis vossa imprudência?!”

6. Responde o fariseu: “Se pudesse falar sem rodeios, talvez te 
abrisse um pouco a visão em tal assunto; mas não é possível dis-
cutir-se contigo, como fazem os sábios do Templo.” Diz Cirenius, 
ocultando um sorriso: “Dou-te permissão para falares à vontade, e 
não levarás castigo!”

151.	MORAL TEMPLÁRIA. OS MILAGRES DE MOYSÉS SOB 
ELUCIDAÇÃO FARISAICA

1. O fariseu se levanta, toma posição e começa: “Nobre senhor, 
teus conhecimentos brilham qual diamante ao Sol; no entanto, 
também sei de algo não permitido deixar transparecer. Quando ne-



O Grande Evangelho de João – Volume V

279

cessário, é revelado. Tão logo o homem faz parte duma Instituição 
terrena e sendo obrigado por nascença, hábito, lei e circunstâncias a 
jurar fidelidade, em virtude de seu estômago, morre espiritualmen-
te, pouco a pouco.

2. E quando é forçado constantemente a vender ‘gato por le-
bre’, cessa toda função cerebral. Todo pensamento mais lúcido é 
prontamente condenado, porquanto não é possível modificar-se a 
situação. No decorrer do tempo, o homem se habitua à mistificação 
e se entrega ao completo estado de ignorância, uma vez que tenha 
seu sustento e vida folgada, pois quando termina a vida terrena, as 
algemas são soltas, terminando as leis para quem deixa de existir 
eternamente.

3. Onde não existe vida — mentira e verdade se estendem as 
mãos. Em tais circunstâncias, não importa de que modo se tenha 
levado a vida sem ideal; enquanto se vive, convém evitar toda e qual-
quer fábula e quimera, e quem toma a vida por algo mais elevado 
engana a si mesmo.

4. Não classifico tal princípio como determinado pela Natu-
reza, senão uma consequência automática de todos os confessores 
duma casta, que lhes obrigam a pensar, falar e agir por determinação 
da mesma. Pareces estar plenamente convicto da realidade de tuas 
palavras quanto ao nazareno — mas de que adianta?! Enquanto for 
membro juramentado do Grêmio, nada mais me resta fazer do que 
exclamar: Aniquilai-o; pois é um perigo ao nosso Instituto, e reduz 
nossas rendas indispensáveis!

5. Posso, contudo, conjecturar: O Grêmio assim quis e me no-
meou para seu instrumento. Portanto, ajo cegamente pelas ordens 
recebidas, que me impedem atitudes privadas. Bem, no íntimo 
penso: Se realmente a vítima é o que se diz, em breve nos liqui-
dará, sem que tornemos a ver nossos recintos abençoados; sendo 
ele um chantagista — como se vê dois por três — convém acabar 
com sua vida.

6. No início tudo tem aspecto divino. Vejamos a vida de 
Abraham e seus primeiros descendentes: a Divindade Se lhes dirigia 



Jacob Lorber

280

e os levava ao caminho dos justos — todavia, não estivemos pre-
sentes! Mas em época de Moysés tudo havia mudado. Pois teve ele 
mesmo de estudar os sábios do Egito e integrar-se das fraquezas da 
corte, e talvez também tivesse tido ensejo de se tornar rei, razão por 
que eliminou o filho legítimo do Faraó.

7. O primeiro plano fracassou; por isto ele fugiu para elaborar 
outra modalidade, a fim de incitar seu povo — reduzido ao reino 
animal — contra o rei decrépito. Quando soube encontrar-se a mul-
tidão pronta ao ataque, ele veio munido de poder mago, começando 
a ditar ordens ao faraó. Aos judeus ainda acessíveis às ideias divi-
nizadas dos antigos patriarcas, ele se apresentou como enviado de 
Jehovah, efetuando milagres por eles incompreensíveis, sendo por 
tanto seguido qual pastor.

8. Moysés conhecia a particularidade do mar, isto é, a natureza 
das marés e o ponto onde seria possível a travessia. A baía tem a 
largura de duas horas de marcha, e na época da vazante aparece no 
centro uma passagem firme durante três horas, servindo de ponte 
quando o mar está calmo. Numa caminhada forçada faz-se o trajeto 
até numa hora apenas, chegando diretamente ao deserto da Arábia, 
no que se levaria por terra cinco a seis dias, porquanto o Oceano se 
estende por várias horas e é muito profundo.

9. Isto foi calculado por Moysés de modo sagaz, porque pos-
suía conhecimentos do território como nenhum outro na corte do 
rei. Rapidamente conduziu as massas por tal passagem até a Arábia 
para zonas montanhosas, conhecidas apenas dele, e onde seus sogros 
eram proprietários.

10. Deixemos tal pormenor e observemos os israelitas, que qual 
tufão chegaram a outra margem, enquanto o Faraó, enraivecido, 
pretende persegui-los pelo mesmo caminho. Se ele tivesse chegado 
antes, Moysés não se teria salvo; assim, seu exército foi retido por 
sua própria indolência e outros impedimentos. Mas chegando no 
meio da passagem, o mar começou a subir rapidamente, afogando 
os perseguidores.”



O Grande Evangelho de João – Volume V

281

152.	PROSSEGUIMENTO DA EXPLICAÇÃO DOS MILAGRES 
NO VELHO TESTAMENTO

1. Nisto, Cirenius interrompe o narrador e diz: “Não és real-
mente tão tolo como parecias, por isto desejava saber como explica-
rás a aparição da coluna de fumaça durante o dia, e de fogo à noite, 
na Arca da União.”

2. Responde o fariseu com calma: “Para tanto basta se lançar 
um olhar na antiga estratégia, pois era um instrumento egípcio, que 
produzia grande volume de eletricidade e acompanhado de carros 
de aço para produzirem fumaça. Eram eles cheios de penas, cabelos, 
pelos de animais e isto tudo era coberto de piche, enxofre e salitre, e 
em seguida se lhes metia fogo. Produzia assim forte fumaça, que em 
breve envolvia o caminho em grossa neblina, ocultando ao inimigo 
a posição exata do exército e, além disto, forçava os animais, tais 
como: camelos, cavalos e elefantes a debandarem, evitando o êxito 
dos perseguidores. Pode-se imaginar terem sido puxadas várias car-
roças atrás do exército. Eis em poucos traços a maravilhosa e santa 
Arca de Moysés.”

3. Diz Cirenius: “Está bem; mas como explicas o desmorona-
mento das muralhas da velha e grande cidade de Jericó? Consta ter 
sido a Arca carregada em volta da cidade, acompanhada de trom-
betas usadas nos templos egípcios, e na terceira volta, se não me 
engano, tudo ruiu. Como foi possível?”

4. Diz o fariseu, após boa gargalhada: “Isto é palpável! Conta-se 
dos antigos egípcios haverem destruído e queimado os navios ini-
migos por meio de eletricidade; portanto, Josué bem soube por que 
mandou que a Arca fosse levada, por três vezes, ao redor da muralha.”

5. Aduz Cirenius: “Pois bem; mas se ela realmente só foi um 
engenho elétrico, deveria ter o mesmo efeito ainda hoje?!”

6. Responde o fariseu: “A questão é evidente. Basta observar-
mos uma casa ou navio antigo, digamos de mil anos de idade, ou 
até mesmo pedras, que também são carcomidas pelo tempo. Quanto 



Jacob Lorber

282

mais isto ocorre com a madeira e metal, como sejam cobre e ferro. 
No próprio ouro se nota o efeito milenar.

7. Ainda possuímos a antiga Arca, que está, no entanto, tão 
avariada, de sorte que sua antiga construção milagrosa apresenta o 
aspecto da boca de um ancião que há muito perdera os dentes. Além 
do mais, os babilônios saquearam todos os objetos do Templo, e ig-
noramos como foi construída a Arca. Mandamos fazer uma idêntica 
pela forma, enquanto o efeito não pode ser o mesmo, pela razão 
acima. Penso ter-me expressado claramente.”

8. Obtempera Cirenius: “Se tudo se baseia em mistificação be-
ata, como podes permanecer membro de tal Instituição, possuindo 
compreensão tão equilibrada?”

9. Diz ele: “Eis o ponto da questão: Por me ter tornado mem-
bro da casta quando ainda ignorante. Pois se fosse orientado antes, 
jamais teria compartilhado. Uma vez dentro do Grêmio e vendo 
que o mundo é um manicômio, é-se obrigado a ser um doido, em 
virtude do estômago. Aliás, é a deserção castigada com a morte pelo 
apedrejamento!”

153.	FILOSOFIA NATURALISTA DO FARISEU

1. Diz Cirenius: “De tudo que me acabas de expor, deduzo que, 
muito embora servo de Deus, Nele jamais acreditaste. Como isto é 
possível?”

2. Responde o fariseu: “Ora, já dei os motivos de sobejo. Que 
pode uma criança, por mais inteligente que for, contra a força e mo-
ral de seus pais e professores, não raro excessivamente tolos?! Admi-
timos nossa posição perante os romanos: quem poderia reagir contra 
tal poder? Além disto, teríeis criado leis absurdas e tolas; acaso pode-
ríamos fazer outra coisa senão obedecer?! O poder externo age com 
força insuperável e é-se obrigado à submissão, pois nesta Terra tudo 
é apenas aparência.

3. Procura-se a Verdade, procura-se Deus! Onde estão Deus e a 
Verdade, e o que são realmente?! Cada povo tem seu deus, que de-



O Grande Evangelho de João – Volume V

283

termina os princípios salutares a ele. Acaso também são verdadeiros 
para nós? Rimo-nos deles, e não compreendemos a possibilidade 
duma nação aceitar e crer coisas tão ilógicas. E o mesmo se dará caso 
perguntarmos seu critério a respeito de nossa crença. Em tudo existe 
algo de bom na manutenção da ordem geral — todavia não se trata 
da Verdade absoluta e muito menos de Deus.

4. O Sol é uma realidade e u’a manifestação de Deus, não obs-
tante termos que nos satisfazer apenas com seu brilho, o que prova 
que tudo na Terra é mais fictício do que real. Toda criação surgiu do 
Sol e de seu calor vivificante, enquanto receber seus raios benéficos, 
pois o resto perdura na sombra.

5. A Terra e tudo que comporta é somente seu reflexo; portan-
to, antes aparência do que realidade. Atrás da vida aparente de tudo 
que existe acha-se a sombra como completa mentira; precisamente 
esta sombra é procurada e amada por todos os viajores, e o sono sob 
a sombra geral da Terra, que chamamos de noite, é o maior benefí-
cio da vida após um dia de labuta.

6. Assim, tenho a impressão não ser possível as criaturas vive-
rem sob o domínio da Verdade absoluta, tampouco quanto sua na-
tureza poderia subsistir sem descanso. O que, portanto, o sono é 
para o físico, a mentira representa à moral humana. Não vem ao 
caso sua base. Preparai às criaturas uma calma satisfatória e benfaze-
ja, inclusive uma confiança meio esclarecida e facilmente aceita — e 
tal mentira é estupenda, e a Verdade não terá razão de ser!

7. Sempre foi e será assim: as criaturas procurarão a Verdade, 
entretanto alimentar-se-ão da mentira. Também haverá os inteligen-
tes a demonstrarem a luz da Verdade; quanto mais, porém, forem 
iluminando o semelhante, tanto mais pronunciado se fará o rastro 
da sombra.

8. Assim como a claridade produz a sombra, a Verdade pura faz 
realçar a mentira; pois não existe Verdade sem mentira, e vice-versa. 
Assim sendo, toda e qualquer Verdade tem a aptidão de produzir 
uma inverdade — e convém ao homem indagar a si mesmo qual 
das duas prefere. Um juiz condena o infrator através da lei, e vive de 



Jacob Lorber

284

seu ofício; onde, porém, estaria quem me provasse ser a própria lei 
uma Verdade? Trata-se apenas dum princípio aceito e sancionado, 
que muda de povo em povo. Onde estaria a Verdade, quando u’a 
mentira condena outra?!”

9. Terminando assim o seu discurso, o fariseu volta ao seu lu-
gar a mando de Cirenius, que Me diz: “Realmente, jamais vi coisa 
idêntica! Roklus sabia falar dentro de sua esfera racional, onde eu 
continuava como dono de meus princípios. Este fariseu acaba de me 
envolver de tal forma, a me impossibilitar qualquer réplica. Sempre 
imaginei os fariseus bastante ignorantes; este me prova o contrário. 
Que deve acontecer?”

154.	CIRENIUS INDICA OS MILAGRES DO SENHOR

1. Digo Eu: “Manda que te explique Meus Milagres, e verás que 
os interpretará tão naturalmente quanto os de Moysés. Só então ire-
mos demonstrar-lhe seu conceito errado. Chama-o de volta.”

2. Tão logo Cirenius segue Minha Ordem, o grupo de fariseus 
dele se aproxima com muito respeito, e o primeiro indaga da reso-
lução do Vice-rei. E Cirenius lhe diz: “Continuaremos a questão da 
Divindade, da fé, dos profetas e dos milagres que costumam acom-
panhá-los; pois desejo clareza a todo custo. Ainda há pouco soubeste 
elucidar-me a História de Moysés e dos antigos milagres de modo 
tão simples, que a aceito como verdadeira. Naturalmente deve isto 
ficar entre nós, em virtude do povo. Entretanto, sinto-me oprimido 
pela responsabilidade; pois daquilo que aqui tive oportunidade de 
assistir de modo tão grandioso, tenho testemunhas de quase todo 
mundo; judeus e pagãos, essênios, o Rei Ouran dos skythos, até 
persas não faltam, isto é, autoridades que representam a sabedoria.

3. Observa esta terra extraordinária e sua organização interna; 
o jardim provido da amurada externa; a horta com todas as espécies 
de árvores frutíferas, apresentando o maior viço e até mesmo alguns 
frutos já amadurecidos. Analisa as diversas fontes, em seguida dirige 
o teu olhar à praia, onde vês o cais munido dum muro que dá até ao 



O Grande Evangelho de João – Volume V

285

fundo, e os navios, novinhos em folha! E onde está aquela rocha tão 
temida pelos navegantes? Nem mais vestígios há!

4. Vês a zona de Genezareth, onde há poucas semanas ainda se 
encontrava uma rocha, cujas paredes davam para o mar e que jamais 
fora galgada por alguém? O tempo milenar não conseguiu gastar 
suas massas de granito. Acontece que, há bem pouco, o Profeta por 
vós perseguido a transformou, além de efetuar outros milagres, de 
tal forma a poder ser escalada até por crianças.

5. Quem desconhece a zona febril de Genezareth? Todo mun-
do padecia de febre consumptiva, mormente os estrangeiros, muitas 
vezes obrigados a estenderem seu paradeiro durante anos, até que se 
tivessem acostumados ao clima, para seguir viagem. Nossos próprios 
soldados, de saúde férrea, lá enchiam os hospitais. Foi bastante o 
Profeta de Nazareth abençoar a zona, para transformá-la na mais 
salubre e curando todos os enfermos.

6. Tais fatos ocorreram diante de nossos olhos, e ninguém nos 
poderá acusar como sendo pessoas de fé fácil, a quem qualquer pres-
tidigitador do Egito, da Índia ou Pérsia poderia fazer aceitar seus 
milagres como reais. Eis o ponto que nos deixa estupefatos. Vá lá 
que as ocorrências com Moysés se deixam explicar de modo natural; 
primeiro, porque por tuas palavras podem ser assim interpretadas; 
segundo, não temos testemunhas, descontando os livros dificilmen-
te compreendidos. E os cronistas gregos nada disto relatam.

7. Seja como for; deixemos o passado e tratemos do presen-
te tão grandioso! Como poderias explicar-me os fatos atuais? Re-
compensar-te-ei regiamente se te for possível tirar-me de minha 
ilusão divinizadora, e até mesmo te prometo auxílio na perseguição 
do Profeta!”



Jacob Lorber

286

155.	OS FARISEUS SÃO ESCLARECIDOS POR UM MILAGRE

1. Diz o fariseu: “Quando esteve aqui o nazareno e quanto tem-
po demorou?” Marcus, que se acha perto de Cirenius, responde: 
“Aquele Homem-Deus veio aqui pela primeira vez há oito dias, mu-
nido de Sua Vontade Onipotente e acompanhado pelos discípulos.

2. O primeiro fato milagroso que operou foi quando me man-
dou encher de água todos os meus odres, e nem bem assim fizera, ela 
se havia transformado em vinho! Eis um cálice, que poderás provar!”

3. Esvaziando-o até quase o fim, o fariseu diz: “Realmente, ja-
mais tomei vinho melhor! Tua assertiva se prende à verdade?”

4. Responde Marcus: “Quem me conhece sabe jamais ter sido 
minha boca vilipendiada por uma inverdade, e quem ainda pergun-
ta prova sua fé bastante fraca. A fim de dar-te um exemplo e abalar 
tua filosofia naturalista, peço-te me acompanhares com esta ânfora 
vazia até o Lago, para enchê-la — e te garanto ser ela transformada 
em vinho pelo Profeta, que ainda Se encontra aqui. Caso presumes 
ser tal vasilhame preparado para tal fim, usa um dos teus — e se eu 
tiver pronunciado u’a mentira, toda esta minha posse será tua!”

5. O fariseu tira de seu bolso um cálice de ouro e diz: “Veremos; 
se a água do Lago se tornar vinho, este cálice precioso será teu!” Rá-
pido, ele e seus companheiros vão ao Lago colher água, que sempre 
se transforma. Convencidos da veracidade das palavras de Marcus, 
eles voltam junto dele e o primeiro lhe diz: “Toma, ganhaste a apos-
ta. Que direi? Isto não se dá de modo natural. Estranho, não só o 
aroma, mas também o espírito do vinho estavam presentes, de sorte 
a quase nos embriagarmos! Só pode estar em ação a Vontade do na-
zareno, provando a mesma causa dos outros feitos.

6. Quando se tem diante de si a constante naturalidade das apa-
rições da Terra — com exceção das fantasmagorias persas, ocultas 
por grande misticismo — sem jamais ter visto coisa diversa, há de 
se crer naquilo que se assistiu em realidade. Mas de que adianta, 
quando não é possível se reconhecer a base? Nobre senhor, nestas 
atuais aparições, torna-se inócuo explicação natural, tanto quanto 



O Grande Evangelho de João – Volume V

287

ninguém poderia elucidar a Criação do Universo, surgido do Nada, 
de acordo com a nossa compreensão e acepção. É ele, portanto, nada 
mais que a Vontade fixada do Poder Divino.”

156.	O FARISEU DUVIDA DA EXISTÊNCIA DE DEUS

1. Diz Cirenius: “Muito bem; agora surge outra questão: acei-
tando tais obras como milagrosas, e ter Moysés e muitos outros pro-
fetas e videntes descrito Este Homem, julgo terem também os atos 
deles cunho milagroso. Não se pode negar se terem aproveitado de 
meios naturais; mas no todo só podiam ser acionados pela Onipo-
tência Divina, manifesta no homem. Que te parece?”

2. Responde o fariseu: “Realmente, as coisas estando nesse pé, 
não posso contrapor algo à tua opinião; apenas não se pode compre-
ender por que Deus — se é que existe — deixa a Humanidade cair 
tão profundamente, e só então inspira algum profeta ou vidente, 
incumbido de trazer alguma luz aos homens ignorantes, para final-
mente se tornar vítima das paixões desenfreadas. Deus provê Seus 
escolhidos de forças milagrosas, no que não mais duvido; no fim, 
porém, eles sucumbem ao poder da brutalidade. Por que Ele não 
os protege?

3. Não pretendo com isto fazer uma reprimenda à Divindade, 
todavia foi prejudicado o objetivo previsto, pelo egoísmo dos ho-
mens. É chocante ver-se aprisionado e morto um homem, que há 
pouco demovia montanhas apenas pela vontade; não deixa de desa-
nimar seus adeptos, muitas vezes voltando à anterior cegueira, que 
lhes garante subsistência.

4. Há bem pouco, um tal de João deu provas realmente gran-
diosas como testemunho de seu entusiasmo divino. Herodes o 
mandou prender e decapitar na prisão, de modo cruel. Contava ele 
grande número de seguidores, e milhares se deixaram batizar como 
evidente aceitação de sua doutrina; quando souberam o que havia 
ocorrido, encheram-se de pavor, sem deixar transparecer serem seus 
adeptos, com receio de compartilharem do mesmo destino que seu 



Jacob Lorber

288

mestre. Meu raciocínio acha isto incoerente, pois não demonstra 
sequer prudência e compreensão.

5. Admite-se tal coisa pelo domínio dum destino pagão — mas 
inaceitável por parte duma Divindade Boa, Justa, Sábia e Onipo-
tente! Foi este o principal motivo por que desisti da crença em Um 
só Deus; pois um profeta deveria desfrutar, até o fim de sua vida, 
duma posição de defesa invencível contra todos os poderes terrenos 
— e assim, o elemento divino poderia ser para sempre reconheci-
do e conservado; todavia, a maioria tem um fim trágico, lançando 
suspeita sobre a causa divina professada. Deste modo, Moysés não 
pôde penetrar na Terra Prometida, e o próprio arcanjo Miguel teve 
de lutar pelo corpo dele, durante três dias, sem sair vitorioso. Por 
quê? Por que motivo o príncipe do mal, nesta Terra, quase sempre 
vence sobre o Bem?

6. Afirmamos estar toda a Humanidade, ou seja, o mundo mo-
ral, perdido; se analisarmos os motivos, chegaremos ao ponto que 
acabo de mencionar. Podemos fazer o que quisermos, que nunca me-
lhoraremos a nós mesmos ou a outrem, pois a lei do mais forte nos 
mantém nos limites, e quem se atrever a reagir estará perdido. Talvez 
teria sido salvo para outra vida? Disto temos muito menos certeza, do 
que daquilo que acontecerá ao Gênero Humano daqui a cem anos.

7. Apenas profetas e videntes poderiam sustar tal calamidade, 
pois as criaturas assim teriam a Força e o Poder Divinos constante-
mente diante de si; conservariam a fé verdadeira, tornando-se boas. 
Deste modo é inspirado, vez por outra, um homem, quando as cria-
turas tiverem submergido abaixo do nível animal, fazendo com que 
sejam alertadas pela mensagem extasiante de que é portador; mas 
quanto tempo tal estado perdura?

8. Sendo ele seguido pelos sedentos da Verdade, os que falam 
pelos oráculos e as castas sacerdotais egoísticas se revoltam, porque 
temem ser descobertos em sua trama, na redução de seu prestígio 
e lucro, e começam a perseguir o profeta. Por certo tempo nada 
conseguem, rechaçados pelo seu poder divino. Em alguns anos, no 
entanto, após ter orientado milhares, sua força excepcional se re-



O Grande Evangelho de João – Volume V

289

trai, e ele se torna vítima da mais torpe vingança humana. Eis que 
os convertidos não sabem o que fazer; os próprios discípulos são 
tomados de pavor e dúvidas, quando seu número for restrito; em 
se tratando duma multidão, surge uma guerra religiosa, até que um 
partido tenha dizimado outro. Fazendo-se observador de tais fatos 
de modo desapaixonado, não é possível chegar-se à crença em Deus, 
por habitar a Divindade na Luz eternamente inatingível, como diz 
a Escritura. Não é isto?”

9. Responde Cirenius: “Estás certo no que toca as relações ter-
renas; acontece estarmos mais orientados nos Planos Divinos refe-
rentes ao destino desta Terra e sabemos do grande ‘porquê’. Espero 
que algum dia também mudes teu parecer. Volta para junto de teus 
colegas, mas analisa antes os milagres daqui, e verás quão tola e arris-
cada foi tua perseguição ao Grande Mestre de Nazareth!” Os fariseus 
se curvam respeitosos e se encaminham em direção à casa, enquanto 
dou um sinal a Marcus para acompanhá-los.

157.	A TERRA, ESCOLA DE PROVAÇÃO PARA OS FILHOS DE 
DEUS

1. Novamente Cirenius se dirige a Mim: “Senhor, sei por Ti 
Mesmo por que, no mundo, as coisas são tais como vemos, e conhe-
ço Teus Planos divinamente sábios quanto à educação dos homens, 
em todos os tempos e países; entretanto, confesso se justificarem 
as noções deste fariseu, falando mundanamente. Em realidade, o 
mundo não é pleno de verdade e amor, mas cheio de ódio, mentira, 
mistificação e injustiça. Poderia ser diferente — entretanto sempre 
será o vale do sofrimento, onde perecem as criaturas.”

2. Digo Eu: “Claro que poderia ser de modo diverso, como 
acontece em muitos outros planetas; mas em tal hipótese, a Terra 
não seria escolhida para viveiro daqueles destinados e convocados a 
se tornarem Meus Filhos.

3. Poderia o amor verdadeiro e poderoso reconhecer-se como 
tal entre criaturas que emanam o puro amor?! Qual seria a prova 



Jacob Lorber

290

aplicável para o exercício da paciência, humildade e meiguice duma 
pessoa dotada de todo amor desde nascença?!

4. Se Eu fosse constituir a natureza humana de modo tal a lhe 
facultar a máxima perfeição sem esforço próprio desde que nascesse 
— de que exercício e autoeducação necessitaria?!

5. Para que finalidade poderiam ser empregados tais espíritos? 
Afirmo-te: seriam preferíveis as árvores nas florestas e as rochas 
montanhosas quanto à ação independente e indispensável ao livre 
arbítrio, do que uma criatura perfeita em todos os sentidos, desde a 
sua chegada ao mundo.

6. Um homem de físico desenvolvido que sempre achasse u’a 
mesa provida dos melhores quitutes, de sorte a nunca poder sentir 
fome, além disto tivesse uma sala de estar com todos os requisitos, não 
lhe faltando capacidade completa de inteligência a lhe proporcionar 
o uso perfeito dos sentidos e jamais sendo perturbado pelo menor 
aborrecimento — nem por um minuto deixaria sua cama estofada!

7. A tal homem até mesmo Meus maiores Milagres seriam tão 
indiferentes como a neve que em época de Adam cobriu as monta-
nhas com a veste da eterna inocência! Acaso pensas ter utilidade e 
proporcionar-Me alegria Minha Própria Perfeição Infinita e Eterna? 
De modo algum!

8. No constante crescimento de Meus incontáveis filhinhos im-
perfeitos, no crescente conhecimento e aperfeiçoamento e na deri-
vante ação progressiva — repousa Minha Máxima Felicidade. Sua 
alegria acerca duma capacidade dificilmente conquistada é também 
Minha, pois Minha Perfeição Infinita recebe um valor incalculável 
quando é almejada cada vez mais pelos Meus filhinhos pequeninos. 
Sabes a que Me refiro?!

9. Se assim não fosse, acaso teria surgido um planeta e seres vi-
ventes, que o habitam? Tudo isto foi desde sempre uma necessidade 
indispensável para Mim, sem o que jamais algo teria sido criado.

10. Conforme está, terá de ser para sempre! Não vim para dar 
à Terra paz e calma inertes, senão a espada, a luta na maior ativida-
de. Somente diante do ódio o amor se torna uma ação verdadeira 



O Grande Evangelho de João – Volume V

291

e viva, afugentando a morte destruidora. A miséria que persegue a 
Humanidade a faz ativa e, com o tempo, paciente, meiga e submissa 
à Minha Vontade. Não houvesse mentira com seus efeitos amargos 
— que valor teria a Verdade? Quem acenderia a lamparina à luz do 
dia, dando-lhe seu real valor?”

158.	A MISÉRIA COMO MEIO DE EDUCAÇÃO

1. (O Senhor): “Tudo que existe tem sua razão de ser para o 
progresso do homem. Todo ser condiciona uma atividade, e esta, o 
motivo e móvel, que naturalmente correspondem à espécie de ação.

2. É, portanto, tudo que se denomina contra a moral, isto é, 
prejudicial e nocivo, apenas um instrumento permitido — e ao puro 
tudo é puro e bom. Ao fraco e impuro, isto muda de aspecto, por-
quanto necessita de certos meios para a atividade.

3. Quando os filhos de Abraham em épocas de Moysés, Aaron, 
Josué e ainda mesmo durante o regime dos Juízes se alegravam da 
visível conduta de Jehovah, duma sabedoria ilimitada e da maior 
riqueza terrena, tornaram-se preguiçosos quais pólipos e ostras ma-
rinhas. Por muitas vezes eram animados e incitados à vigilância e 
ação, pela boca dos profetas; sua resposta, porém, soava: Se fizer-
mos algo, poderemos cair em pecado, que anularia o Bem praticado; 
nada fazendo, também não pecamos e, portanto, estaremos justifi-
cados perante o Senhor!

4. Deste modo, engendravam uma filosofia que lhes proporcio-
nava o ócio; a consequência disto foi a crescente miséria, que com o 
tempo trazia a fraqueza física e, finalmente, a moral.

5. Em tal estado se voltaram de novo a Mim, prometendo agir 
dentro da justa ordem da vida. Por certo tempo, tudo melhorou; mas 
quando se apresentou a abastança como fruto da atividade, caíram 
na antiga tendência da preguiça; havia opulência e luxo, e o povo co-
meçou a exigir um rei como representante de seu progresso material.

6. Foi-lhe dado e ungido um rei; o contrato entre ele e o povo 
também foi considerado, tornando-se nada mais que um móvel do-



Jacob Lorber

292

loroso a uma atividade forçada. Tão logo rei e povo caíram numa 
letargia, foi necessário fazer surgir inimigos ameaçadores nos filis-
teus, brutos e poderosos. Apareceu assim a guerra com sua miséria, 
despertando o Meu povo, que se tornou ativo e forte.

7. No grande sofrimento e atribulação, ele novamente trilhou o 
caminho junto de Mim e progrediu na Graça, Sabedoria e Opulên-
cia, de modo inimaginável. A abastança, porém, provocou grande 
queda da atividade no poderio de Salomão, e o reino soçobrou du-
rante o regime dos primeiros descendentes. Assim sendo, esse povo 
foi obrigado a passar por constantes misérias e aflições para mantê-lo 
em alguma atividade.

8. Atualmente está, de modo geral, de novo abaixo do nível ani-
mal, mormente o sacerdócio e o professorado. Por isto, Eu vim em 
carne para provocar à parte mais ociosa do povo o maior embaraço e 
perturbação; eis o motivo pelo qual Me procuram prender e matar, 
temendo perderem seu sustento através da Minha Ação constante. 
Seu intento, porém, é baldado.

9. O germe da inércia já criou fortes raízes em suas almas; por 
isto, é preciso tirar-lhes primeiro tal tendência; devem ser dispersa-
dos aos quatro ventos e levar uma vida nômade ou entrar na união 
de vida e atividade por Mim ora criada, onde ninguém poderá cru-
zar os braços, querendo subsistir.

10. Quem assim não fizer passará fome e sede, coberto de tra-
pos imundos e amparado pelo bastão da mendicância; os outros o 
enxotarão da porta, dizendo: Quem não trabalha não deve comer, 
pois todo trabalhador tem seu mérito. Então todos se animarão à 
labuta! Havendo quem continue na preguiça, em breve sentirá o 
açoite das circunstâncias, servindo de exemplo aos outros.

11. Afirmo-te o seguinte: Todo povo preguiçoso e indolente, 
bem como toda pessoa isolada, sentirá o constante açoite nas costas, 
perdendo seu nome no Livro da Vida, sua grandeza, poder e digni-
dade. Deste modo, os homens serão incentivados a ações reais, em 
seu próprio benefício. Compreendeste isto?”



O Grande Evangelho de João – Volume V

293

159.	A ATIVIDADE JUSTIFICADA

1. Diz Cirenius: “Perfeitamente, Senhor e Mestre desde Eterni-
dades! Surge, porém, a seguinte questão: Se as criaturas se entrega-
rem a uma atividade constante, nos diversos setores das necessidades 
da vida, evidentemente passarão ao puro materialismo, onde não se 
pode cogitar do Renascimento do espírito. Além disto, ouvi de Tua 
Própria Boca não dever o homem se preocupar pelo progresso mate-
rial, como fazem os pagãos, mas procurar, antes de mais nada, o Rei-
no de Deus e Sua Justiça — que todo resto virá por si só. Que relação 
existe entre os dois ensinamentos? Poderias elucidar-me a respeito?”

2. Digo Eu: “Como não, pois ainda temos hora e meia para 
tanto. Presta atenção à parábola que direi. Dois homens procuram 
um mestre duma arte útil e elevada; o primeiro, a fim de aprendê-la 
para seu ganha-pão. Estuda com muito zelo, prestando atenção a 
tudo que seja necessário ao seu manejo, e finalmente alegra-se com o 
diploma do professor, onde consta ser ele mesmo um mestre. Havia 
ainda uns tantos segredos do ofício, por ele ignorados; mas satisfez-
-se somente com o diploma, que lhe facultaria bom sustento, sem 
grande esforço.

3. O motivo que levou o segundo ao mestre foi bem diverso e 
tinha que apresentar outro efeito; não cogitou do sustento, e sim da 
arte propriamente. Todo seu zelo se inclinava a aprender os segredos 
do ofício, de modo completo.

4. Quando o mestre percebeu almejar o discípulo o puro co-
nhecimento da arte divina, sentiu grande alegria e tudo fez para 
levá-lo a todos os requisitos da mesma. Em consequência, ele, como 
mestre perfeito, efetuou uma obra de arte tão insuperável, a levar 
sua fama aos ouvidos do rei, que lhe pediu demonstração. O artista 
assim fez, não pelo possível lucro, senão para satisfazer o monarca. 
Vendo a obra artística e se convencendo de sua grande utilidade, este 
falou: Mestre, qual é teu desejo? Fala, pois além de satisfazê-lo, serás 
um favorito de minha corte para empregares tua arte!



Jacob Lorber

294

5. Comovido pela benevolência do rei, o artista respondeu: No-
bre senhor e soberano! Tua graça e benevolência representam meu 
prêmio! Estudei e aprendi meu manejo não pelo lucro ou ganha-
-pão, mas por amor à arte; nela me aprofundei e sinto-me regiamen-
te recompensado por ter tido consideração diante do rei mais sábio!

6. Que pensas da atitude do soberano? Tanta alegria sentia pela 
humildade do artista, que falou: Vejo seres realmente um mestre 
perfeito! Pois se tivesses estudado apenas pelo lucro e pão, jamais 
terias alcançado perfeição. Quem algo aprende visando seu futu-
ro, concentra-se nele e se satisfaz com alguma prática, calculando 
como encobrirá qualquer falha com brilho falso, a fim de que nin-
guém perceba sua deficiência, tomando-o por grande mestre. Isto 
tudo de nada adiantará, pois suas obras péssimas e incompletas de-
nunciá-lo-ão.

7. Aprendeste a arte pelo amor que lhe dedicas, imaginando a 
maneira pela qual pudesses penetrá-la. Interessava-te a verdade da 
arte, que te levou a artista raro e verdadeiro, que posso empregar. 
Como até hoje não te preocupaste com o sustento, terás na minha 
corte emprego vitalício. Para artistas, cientistas e sábios verdadeiros, 
tenho, como rei, quantidade de empregos bem remunerados. — Eis 
a fácil explicação à tua dúvida.”

160.	O CONQUISTADOR DO RENASCIMENTO POR EGOÍSMO

1. (O Senhor): “O exclusivo empenho na conquista do Reino 
de Deus implica na máxima atividade. Quando o verdadeiro discí-
pulo a tiver alcançado, apresentar-se-á aquele rei, que saberá recom-
pensar o mérito. Tão logo procure o Bem e a Verdade, simplesmente 
porque os considera qual necessidade, esforçando-se por alcançar a 
perfeição, provará, em todas as fases boas da vida, ter ele feito jus ao 
reconhecimento, e o prêmio virá automaticamente.

2. Suponhamos um homem que se empenha em alcançar o re-
nascimento do espírito dentro de Minha Doutrina, que realmente 
não se fará esperar para todos os que o procurem com todo zelo 



O Grande Evangelho de João – Volume V

295

e justo amor. Tal homem sabe ser o amor a Deus e ao próximo o 
caminho único; por isto, considera severamente as Leis de Deus, 
amando-O o quanto pode, fazendo o Bem dentro de suas forças. 
Auxilia a pobreza e, quando lhe é indicado um sábio emissário do 
Alto, ele o socorre, fazendo-se seu amigo.

3. Assim age durante anos; o renascimento do espírito, tão al-
mejado e exigido, não se efetua. Vez por outra observa alguns mo-
mentos, como relâmpagos, cuja luminosidade não se acentua. Eis 
que ele diz: Começo a considerar a questão do renascimento espi-
ritual como mera fábula! Durante vinte anos fiz tudo o que a Dou-
trina exige, entretanto estou no mesmo ponto de partida. Nada se 
consegue em realidade; é mais indicado eu viver como homem do 
mundo, retraindo-me das efêmeras conexões espirituais!

4. Surge a pergunta capital: Por que tal homem honesto não 
alcançou o renascimento do espírito? — Precisamente porque fez 
tudo apenas para alcançá-lo!

5. Quem amar a Deus e ao próximo por outro motivo que não 
seja Deus e o semelhante não chegará ao pleno renascimento, por ser 
este a direta união entre ambos.

6. Por qualquer outro motivo, o homem interpõe uma barreira, 
embora muito sutil, que impede a penetração da luz espiritual, não 
podendo unir-se ao Espírito Divino; enquanto tal união não se efe-
tuar, não é possível falar-se do pleno renascimento.

7. Digo mais: É preciso afastar da alma toda sorte de interesse 
pessoal, pois a criatura tem de se libertar de tudo, a fim de poder 
alcançar o máximo. Dize-Me se o assunto se é claro.”

8. Diz Cirenius: “Inteiramente, Senhor! Existe enorme dife-
rença entre as duas modalidades. Uma vez orientado, pode-se agir 
com justiça, caso se tenha a firme vontade, indispensável para quem 
conhece a base e o caminho verdadeiros. Mas, para se chegar até lá, 
é preciso empregar-se muito tempo e esforço; pois nem bem se crê 
estar equilibrado, de pronto se percebe a ausência de algo de grande 
importância. Creio agora não me faltar muito para tal, e caso me 
sinta desfalcado, espero que Teu Amor me ajude, Senhor e Mestre. 



Jacob Lorber

296

— Pelo que vejo, os fariseus estão de volta e o chefe vem discutindo 
com Marcus; estou curioso do efeito que provocou a percepção mais 
profunda dos Teus Milagres!”

161.	IMPRESSÃO DOS MILAGRES DO SENHOR

1. Digo Eu: “Realmente, causaram forte impressão; todavia, 
acham impossível poder se realizar tais coisas num momento ape-
nas, por um poder semelhante ao divino. Por isto, opinam terem 
sido empregados, secretamente, meios naturais e o chefe diz, algo 
aborrecido, a Marcus: Não o assistimos, e os presentes podem mui-
to bem querer tapear-nos. Sabemos perfeitamente a maneira pela 
qual os essênios operam seus milagres extraordinários; todavia, não 
conseguimos reagir contra a superstição popular. É bem possível que 
tivésseis trabalhado durante dez anos neste milagre, num local bem 
afastado do mundo; quando pronto, convidastes estranhos, divul-
gando ter tal construção e todo o resto surgido pela força dum ho-
mem excepcional. Acreditamos somente quando for realizado um 
milagre diante de nossos olhos!

2. Deste modo, se externa o fariseu esperto. Digo-te isto a fim 
de que lhe transmitas, quando chegar, o que falou a Marcus a uns 
trezentos passos daqui, e eles ficarão estupefatos, porquanto consti-
tuirá uma prova contra sua própria afirmação. Ainda assim exigirão 
outras; mas não lhes serão dadas além de algumas revelações a seu 
respeito. Prepara-te; pois nada falarei, mas insuflar-te-ei o que dizer.”

3. Satisfeito, Cirenius aguarda a chegada dos templários e o 
chefe se lhe dirige respeitosamente: “Nobre soberano! Analisamos 
tudo com a devida admiração, pois opulência e utilidade aqui se 
unem, de sorte a se chegar à conclusão de não serem possíveis tais 
coisas pelas mãos humanas. Infelizmente, a Humanidade não conta 
um exemplo semelhante; a arquitetura de hoje, porém, evoluiu de 
tal forma a se lhe poder atribuir tal construção. Desde que o mila-
groso Egito é por esse motivo conhecido dos gregos e romanos, não 
seria de se admirar caso realizassem obras tais. Grande número de 



O Grande Evangelho de João – Volume V

297

pessoas muita coisa pode fazer, alegando ter sido efetuado dentro de 
moldes extraordinários, e as outras nem podem levantar suspeita, 
por provocar-lhes sua dúvida consequência desagradável.

4. Vejamos os essênios! Não existe o que não fizessem! E caso 
se alegasse não ser tudo aquilo milagre, mas fora realizado de modo 
natural, receber-se-ia uma resposta inconveniente! Seja lá como for, 
mandaste-nos analisar essas obras como milagrosas, e nós as aceita-
mos, porquanto a descrença nos custaria caro. Caso nos ordenasses 
acreditarmos em Zeus e seus atos divinos, faríamos o mesmo; mas 
no íntimo, poderíamos ser de outra opinião. Perdoa, senhor, minha 
expressão sincera!”

162.	CIRENIUS REVELA O PARECER DO FARISEU

1. Diz Cirenius, aparentemente algo aborrecido: “Se fosses de-
veras sincero, terias falado como fizeste há pouco na praia, em com-
panhia de Marcus e de teus colegas. Não é possível ocultares teu 
íntimo diante de mim, pois pensas de modo diverso do que falas. 
Ser-te-á desagradável eu te dizer o que mencionaste e até mesmo 
pensaste; entretanto, terás de ouvir-me e teus colegas também.

2. Quando Marcus te perguntou qual teu parecer acerca do cais 
e dos navios, deste de ombros, respondendo: Poderia dizer muita 
coisa — mas até certo ponto pouco poderei afirmar. Se dissesse mui-
to, ficaria provado ser isto obra natural, não obstante as afirmações 
contrárias das testemunhas; dizendo pouco, ou mesmo nada, seria 
isto realmente um milagre. Será fácil compreender-se não aceitarmos 
a última hipótese, porquanto não estivemos presentes e jamais aqui 
viemos. O que não poderia ter sido feito nesses confins, pela inteli-
gência dos romanos! Através de espiões, podemos fazer uma busca, 
para orientarmo-nos das pessoas que agem contra nós. Informados 
encontrarmo-nos no Mar Galileu, foram enviados alguns práticos, 
que aqui nos trouxeram, onde se acha um acampamento romano.

3. É claro termos ficado surpresos, porquanto os romanos não 
entendem gracejos, e mal nos toleram por causa do povo, enquanto 



Jacob Lorber

298

dão preferência aos essênios, contentes por poderem solapar-nos. 
Conhecemos as suas fraudes, sem podermos reagir, suportando 
ações contrárias aos nossos princípios religiosos, como sejam: o cen-
so, o imposto individual e a criação de alfândegas. Não obstante 
constar naquele código estarem os filhos de Abraham, Isaac e Jacob 
livres de qualquer obrigação, isto não é considerado, porquanto são 
abordados como os outros.

4. Até mesmo nós, sacerdotes, somos forçados ao imposto adu-
aneiro, enquanto somos isentos disto por Moysés, possuindo inclu-
sive o direito de cobrar o dízimo dos judeus, porque nos são vedados 
os bens terrenos. Os essênios, nossos inimigos declarados, têm toda 
liberdade e não precisam pagar tributo ou imposto alfandegário. 
Quem nisto não descobrir a antipatia dos romanos contra nós de-
veria ser cego! Não tendo quaisquer meios para nos libertar desse 
jugo, só nos resta proteger-nos o mais possível contra tal adversário 
e fazê-lo calar!

5. O nazareno em discussão — evidentemente um aluno das es-
colas secretas dos essênios, e tanto inimigo de nosso Grêmio quanto 
do Templo — já converteu diversos colegas na Galileia pela retórica 
e seus milagres encobertos, não contando o público que o segue aos 
milhares. Não é, portanto, de se admirar se procuramos pôr fim 
a tal estado de coisas. Aqui mesmo armaram-nos uma cilada para 
renunciarmos ao Templo, pelo poder ou pela astúcia, e por isto nos 
demonstram obras milagrosas, que na certa levaram alguns anos. 
Diante do povo é fácil fazer-se milagres, mas não perante nós!”

163.	FÉ MATERIALISTA DO CHEFE FARISEU

1. (Cirenius): “Nessa altura, Marcus procurou tirar-te tais 
ideias absurdas; entretanto, respondeste sorrindo: Meu velho, não 
me aborreço por falares deste modo; primeiro, és romano íntegro; 
segundo, existe certo imperativo cujo desafio seria inconveniente! 
Portanto, continua o que és, e nós aquilo que nos dá sustento; pois 
somente renunciaremos quando encontrarmos algo mais vantajoso. 



O Grande Evangelho de João – Volume V

299

Não estamos obstinados em nossa causa, bastante desprestigiada; se 
nos fizessem propostas efetivas de maiores benefícios, poderíamos, 
como muitos outros, virar as costas ao Templo, e caso preciso, ado-
rar como Deus o carpinteiro de Nazareth!

2. Para tanto, não necessitamos de milagres, senão de recur-
sos materiais, e isto tanto mais quanto sabemos, como homens 
de vastas experiências, o que deduzir de todas as religiões. O mi-
lagre é um meio antiquado para tontear homens experientes; por 
que deveria estar fora de curso nessa época, onde existem tantos 
ignorantes, mormente quando os regentes compartilham por mo-
tivos ocultos?!

3. As doutrinas bem fundamentadas levam as pessoas à ativi-
dade, proporcionando ao Governo maior riqueza; se, portanto, um 
homem ligado ao regente se confessa adepto duma religião por mo-
tivos políticos, não vem ao caso se ele adora Jehovah, Zeus ou um 
simples carpinteiro!

4. Se me for possível fazer uma troca vantajosa com minha fé 
atual, faço-o, como todos nós, agora mesmo; se, porém, nos for so-
negado algo na situação sofrível em que estamos — faremos tudo 
em nossa defesa. O Governo achando nossa Instituição de nenhum 
proveito, que nos indenize na altura, e nem mais olharemos a ba-
boseira templária! Pouco nos incomodará o que o Imperador fizer 
do Templo. Poderia ser aproveitado pelos essênios, transformando-o 
numa fonte de renda dez vezes maior, com os novos milagres da 
Índia. Aliás, não entendemos tal ofício; entretanto, somos taxados 
por eles de mistificadores! Tão logo um Instituto teocrático é acu-
sado por outro em seus mistérios, o câncer se terá alojado em suas 
muralhas, que pouco a pouco as fará ruir.

5. Tal Instituição é semelhante a um mago; basta vir um outro 
mais esperto a denunciar suas maquinações, que ele terá de fugir 
antes de ser atacado pelo povo. E se não tiver proteção política, em 
poucos dias estará na miséria.

6. Aquilo que é suspeito não mais pode existir; pois um mago 
só pode realizar suas magias por meios naturais, o que lhes tira o 



Jacob Lorber

300

valor, sendo desprezado pelo intelectual. Quem desconhece suas ba-
ses considera-as verdadeiras e paga sem titubear. Assim que ele for 
esclarecido, o outro é tratado como impostor.

7. Um instituto teocrático nada mais sendo que mistificação 
bem aparelhada, envolta por cerimônias místicas, no fundo sem nexo, 
aguarda-o o mesmo destino que um prestidigitador. Daí concluirás, 
velho Marcus, o motivo por que não ligo a doutrina qualquer, basta 
me dar melhores vantagens; enquanto estas não se apresentarem — 
como ocorre aqui — ninguém pode se aborrecer quando defendo o 
Templo por dar-me boa subvenção. Compreende-se permanecer tal 
defesa nos limites do possível, em virtude do poder romano. Além 
disto, presumo não quereres me impingir tais histórias como reais 
milagres. Ao passo que, se me dissesses: Vê, o nazareno não só fez 
isto, mas o próprio mar com todos os peixes e a Terra toda, há dois 
anos! — garantindo-me vantagens incisivas, acreditar-te-ia!”

164.	FILOSOFIA DO FARISEU

1. (Cirenius): “Nisto, Marcus te disse: Por teu longo discurso 
notei teres muito endurecido o teu coração e será difícil ajudar-te! 
Quando o homem não consegue acreditar nas maiores autoridades, 
declarando ser tudo na Terra fraude e mistificação, não há com que 
iluminar seu caminho na vida. Reflete qual seria o nosso lucro caso 
conseguíssemos elucidar-te?! Temos quantidade de tesouros fantás-
ticos, além de ouro, prata e pedrarias; nossos celeiros e adegas estão 
repletos. Nada queremos, divulgando apenas a Verdade! Por que não 
nos acreditais?

2. Sois retidos pelo egoísmo mais abjeto, pelo qual vos deixais 
arrastar para ações condenáveis visando somente maiores vantagens. 
Tenho de confessar: tua exposição honra o pior demônio! E criaturas 
iguais a ti são educadoras do povo?! Nesse caso, é compreensível que 
nós, romanos, sintamos aumentar nossa aversão contra o Templo! 
Está mais que na hora de se levantar barreiras às vossas maldades — 
do contrário, toda Judeia cairá no lodo da morte!



O Grande Evangelho de João – Volume V

301

3. A essa observação acertada de Marcus, silenciaste, pensando 
o seguinte: Caramba! Agora me traí! Eis o que acontece quando se 
diz a verdade! Que farei para tirar a perspicácia deste romano? Mu-
darei de cor qual camaleão, e quero ver se consigo levá-lo a outra 
concepção a nosso respeito; senão essa conversa fútil nos atirará no 
maior embaraço! Pronunciarei mentiras a torto e a direito, e aposto 
que nos aceitará como amigos recentes. Mas — como iniciarei? Pelo 
que vejo, também parece refletir quanto às provas de sua causa!

4. Vê, tais eram teus pensamentos no cais, isto é, num dos cinco 
navios. Logo te encheste de coragem e disseste a Marcus: Pareces 
aborrecido quanto à minha dissertação! Se tencionasse ser desonesto 
e ardiloso, não me teria expressado daquele modo, demonstrando o 
meu íntimo; pois nós, fariseus, entendemos virar o manto de acordo 
com o vento. Como pareces ter boas intenções para conosco, não 
obstante tua compreensão não mui atilada, seria condenável de mi-
nha parte caso me apresentasse com máscara de devoção. Acaso teria 
sido difícil acreditarmos, aparentemente, tudo que nos disseste do 
nazareno?! Terias ficado mui satisfeito e nos apresentarias a Cirenius 
como homens convertidos. Assim, uma sinceridade exige outra, le-
vando-me a falar como fiz.

5. Acreditar em algo que não se tenha visto é mui difícil à pes-
soa inteligente, mormente em se tratando de coisas inéditas. Sem-
pre houve criaturas que se destacavam pela perspicácia nas forças da 
Natureza, sabendo aproveitá-las e, por isto, merecendo fama e ve-
neração quais profetas ou semideuses. Tal homem, em pouco, tinha 
quantidade de adeptos a se esforçarem por seguir as pegadas de seu 
mestre. Não levava tempo e eles mesmos se tornavam doutrinadores 
que, após a morte do chefe, fariam-lhe honra pela maneira que apli-
cavam seus ensinamentos.

6. Nós, judeus, fizemos, de tais expoentes, profetas; os egípcios, 
gregos e romanos os denominavam semideuses, conferindo-lhes 
ações milagrosas para apresentá-los às massas como criaturas eleva-
das e angariar oferendas. Isto perdurou até que surgisse um mais es-
perto, denunciando ao povo a atitude subversiva do sacerdócio, con-



Jacob Lorber

302

vencendo-o representar este um grêmio de ladrões, que mal conhece 
os verdadeiros ensinamentos de seu mestre ou por motivos políticos 
os retêm, alimentando a plebe com disparates. Tal situação ocorre 
conosco: O grande mestre está em evidência e milhares nos viram as 
costas. Compreenderás não ser isto indiferente ao Templo, que tudo 
faz para salvar ao menos alguma coisa. Seria de se estranhar que tu 
te aborrecesses conosco apenas por termos trocado algumas palavras, 
pois facilmente poderíamos ter pronunciado grandes mentiras.”

165.	MARCUS FALA ACERCA DA FÉ E DA DESCRENÇA

1. (Cirenius): “Já a caminho para cá, Marcus te disse: Não es-
tou aborrecido, mas tampouco satisfeito por quereres provar-me eu 
impingir-vos milagres a fim de facilitar vossa queda. Não sou men-
tiroso nem impostor — apenas grande amigo da Verdade. Sabia de 
antemão ser difícil levar-vos à fé, pois entre as muitas fraquezas fari-
saicas, prevalece a descrença.

2. Como poderia existir fé em homens materialistas, cuja visão 
psíquica sofre de catarata?! Pois a fé é a visão da alma, pela qual 
assimila impressões espirituais, começando a apreciar seu valor e 
utilidade, assim como o olho, no início, apenas recebe os quadros 
externos, sem poder formar ideia, fato que ocorre pelo despertar do 
espírito no coração da alma. Um cego, cuja visão se tornou material, 
não recebe impressões externas, portanto nada fornece ao critério 
psíquico e não pode julgar a utilidade das cores, ignora luz, som-
bra e formas.

3. Quem em nada pode crer cegou sua alma em virtude de seus 
pecados. Eis a situação de todos os fariseus. Por isto, não creem, a 
não ser naquilo que podem apalpar, qual cego, que somente pelo 
tato pode formar uma ideia fraca do objeto.

4. Daí concluireis a razão por que sabia de antemão ser difícil 
acreditardes naquilo que vos foi demonstrado e explicado. Julguei, 
todavia, depositar um cego confiança em seu guia, porque muito 
o necessita. Acontece crerdes em vossa própria visão e tomardes a 



O Grande Evangelho de João – Volume V

303

mim, se bem que não cego, maldoso — coisa ainda pior. Eis o que 
não me agrada e me demonstra ser mau vosso coração, e vós mes-
mos os maiores traidores, porquanto não podeis confiar numa pes-
soa honesta.

5. Por certo compreendereis não ser possível alguém simpatizar 
convosco, porquanto tais pessoas sempre abusam da bondade alheia. 
Ide palestrar com o Prefeito acerca do que acabastes de ver!

6. Então respondeste a Marcus: Ó amigo, que maçada! Ele exi-
girá fé plena; e não é possível acreditarmos ser tudo que vimos obra 
momentânea da vontade do nazareno, e além disso observamos nas 
lajes vestígios do formão! — Acrescentou Marcus: Aqui ninguém é 
forçado. Todavia, penso acreditardes livremente por outra prova. Já 
chegamos junto do grupo e convém falares a Cirenius.”

166.	CONVERSÃO DOS FARISEUS

1. (Cirenius): “Então, meu amigo, poderás negar teres falado e 
pensado conforme acabo de repetir?!” O fariseu está imóvel diante 
do Prefeito e não sabe o que dizer.

2. Intervém Marcus: “Como é? Não queres explicar-me esse 
milagre, a teu modo? Estou realmente curioso ouvir de ti a astúcia 
dos romanos inteligentes, para se integrarem de teus pensamentos 
mais ocultos!” Finalmente, o outro responde: “De fato — isto é 
impossível de modo natural! Não me refiro àquilo que disse no cais 
a Marcus, pois alguém poderia ter um ouvido tão aguçado, facili-
tando-lhe escutar a palestra; perceber o que pensei — isto ultrapassa 
todo o meu saber! Eis um milagre e onde existe de modo mais eleva-
do, há possibilidade para tudo, e começo a acreditar nos fatos aqui 
ocorridos. E se foram realizados pela simples vontade do nazareno, 
é ele evidentemente um ser sublime, Deus em Verdade, a Quem 
obedecem todos os espíritos dos quatro elementos.

3. Nós, fariseus, nada mais podemos fazer do que expirar! Que 
fazer com nossas mistificações antiquadas, quando fatos reais se 
aglomeram em montanhas? Seremos acuados quais feras, até pere-



Jacob Lorber

304

cermos no lodo de nossa treva e noite! No entanto, ninguém poderá 
sustar o vaivém da vida. Quem hoje sorri, amanhã poderá chorar e 
lastimar-se! Sempre foi assim: ninguém dá valor àquilo que possui, e 
somente a perda nos abre a consciência.

4. Nós, criaturas, somos tolas e não compreendemos a razão das 
coisas; por isto, nunca estamos contentes, nem com o Bem, muito 
menos com o mal. O sepulcro parece-me ser o pouso da bem-aven-
turança; lá nada mais se altera e seus habitantes não sentem necessi-
dades. Assim, é ele a única esperança que nos resta!

5. Pressinto dar-se aqui uma luz jamais vista; a noite que a se-
guir será tanto mais forte. Felizes os que nela se podem banhar; ai 
deles quando a treva os atingir! Termino assim, e cabe aos vossos 
maiorais julgar-me à vontade.”

6. Diz Cirenius: “Nada descobri em teu discurso capaz de levar-
-te diante do juiz. É natural teres defendido o Templo; entretanto, 
chegaste a uma compreensão mais clara, deixando de ser inimigo e 
perseguidor Daquele que pretendias matar. Foi esta minha intenção 
e, portanto, podereis seguir em paz. Caso desejardes algo mais, ex-
ternai-vos!”

7. Diz o fariseu: “Que faremos? Fizemos juramento perante o 
sumo sacerdote não voltarmos antes de liquidar o nazareno. Isto já 
não mais é viável! Primeiro, por serdes vós, romanos, a seu favor; 
segundo, é ele, pelo que vimos, invencível. Preferiríamos tornar-nos 
seus discípulos, a fim de poder apreciar o Dia, cuja Aurora acabamos 
de assistir. Será isto possível? Não podemos voltar a Jerusalém; con-
viria continuarmos aparentemente seus adversários, não obstante 
sendo nosso desejo trazê-lo na palma das mãos?”

8. Diz Cirenius: “Não será impossível acharmos solução. Se 
é que podereis ser admitidos como adeptos, somente Ele Mesmo 
decidirá. Como sois inteligentes e experimentados, posso dar-vos 
emprego, quanto mais por falardes grego e romano. Tenho Sua 
Doutrina compilada em um Livro, onde vos podereis integrar da 
Sua Vontade. Talvez tenhais oportunidade de conhecê-Lo, quando 
usardes outra indumentária. Não tolera veste dos fariseus, porque 



O Grande Evangelho de João – Volume V

305

foram ungidos com o péssimo óleo do embuste. Eis meu conselho. 
Dizei-me se vos agrada.”

9. Virando-se para os colegas, o chefe diz: “Externai-vos se pre-
tendeis aceitar essa oferta; eu, por mim, nada tenho a opor!” Res-
pondem os outros: “Nós tampouco; apenas desejávamos conhecer o 
ilustre nazareno!”

10. Conclui Cirenius: “Tão logo estiverdes orientados em Sua 
Doutrina. Por ora sereis entregues ao meu mordomo, que oportu-
namente vos levará a Sidon, onde recebereis outras vestes e ofícios.” 
A estas palavras se aproxima um dos servos do Prefeito para encami-
nhar os fariseus àquela cidade.

167.	HORA DE DESPEDIDA EM CASA DE MARCUS

1. Nem bem este assunto é solucionado, Cirenius Me pergunta 
se havia agido de acordo com Minha Vontade, expressa em seu ínti-
mo. Respondo: “Perfeitamente; no entanto, não estavam preparados 
para Me ver e ouvir. Raphael e Josoé te demonstrarão tão logo che-
gue tal momento.

2. Aproxima-se a hora de Minha Partida. Não pergunteis para 
onde vou. Cada um deve voltar aos seus afazeres e organizar sua 
casa, a fim de que Eu a encontre em ordem quando aqui vier. Ficarei 
ainda uma hora em vossa companhia, para abençoar-vos de modo 
integral; em seguida, dirigir-Me-ei aos muitos filhos atribulados nes-
te mundo, para levar-lhes consolo e socorro justos.

3. Não Me procureis; vivei dentro do espírito de Minha Dou-
trina, que Minha Pessoa assim não estará longe de vós! Quem neces-
sitar de mais alguma orientação poderá externar-se.”

4. Indaga Cirenius: “Senhor, não seria possível alguém acompa-
nhar-Te ao próximo lugarejo?”

5. Respondo: “Além dos doze, ninguém; nem Raphael, que até 
Minha Ascensão ficará ora contigo, ora com Minha querida Yarah. 
Não deveis denunciá-lo perante o mundo, porquanto isto acarreta-
ria seu afastamento completo. Alguém mais tem um desejo?”



Jacob Lorber

306

6. Eis que Marcus traz sua mulher e filhos, dizendo: “Ó Senhor, 
abençoa-os, caso os aches com mérito para tanto!”

7. Digo Eu: “De há muito estão plenos de Minha Bênção, 
como também tu. Por ser teu desejo tão forte, voltarei em breve. A 
partir de então, receberás muitos hóspedes. Os que se banharem nas 
termas ficarão curados do pior reumatismo; e os que beberem da 
fonte que jorra no jardim livrar-se-ão de qualquer febre. Os leprosos 
devem banhar-se no lago, além da amurada do jardim, onde se acu-
mulam as águas termais — que ficarão livres da lepra.

8. Por isto, o acúmulo dos que aqui procurarem sua cura será 
grande, e não poderás atender a todos com ajuda somente de teus fi-
lhos. Necessitarás de auxiliares, no que Cirenius poderá socorrer-te. 
Mais tarde, terás nos desempregados servos em quantidade. A quem 
pedir trabalho darás emprego; a todos deve ser pregado este Meu 
Evangelho, para que os escravos se tornem criaturas livres.

9. Quando dentro em pouco Eu te visitar, nem terás tempo 
para falar Comigo. Mas não importa; pois agir de acordo com Mi-
nhas Palavras vale mais do que muito falar e pregar.

10. Quem ouvir apenas Meu Verbo Vivo, este Evangelho da 
Verdade, sem aplicá-lo realmente não será beneficiado, continuando 
o mesmo tolo do mundo, sem jamais fazer parte da Árvore da Vida!

11. Quem muito possuir como tu, deve dar muito; quem tiver 
pouco dará pouco, a fim de que o pobre consiga ao menos algo!

12. Caso descobrires um avarento entre teus servos ou hóspe-
des, enxotá-los-ás, pois o avarento é um câncer destruidor numa so-
ciedade e empesta de ira e ódio os corações humanos. Onde estaria 
o homem que não se enchesse de raiva contra o avarento, à vista do 
pobre? Ele o desprezará e insultará; mas seu coração não ficará sere-
no em tal estado d’alma! Por isto, afasta de ti os avarentos, e não os 
deixes voltar, a não ser que tenham dominado sua paixão maldosa!”



O Grande Evangelho de João – Volume V

307

168.	AVAREZA E ECONOMIA

1. (O Senhor): “Todos os pecados praticados nesta Terra têm 
origem na cobiça de pessoas isoladas. Primeiro, o homem procura 
enriquecer, no que aplica todos os meios condenáveis como sejam: 
fraude, roubo e assalto. Uma vez rico, torna-se ele orgulhoso e do-
minador, começando a se isolar e angariando serviçais, incumbidos 
de enxotarem os indesejáveis. Dentro em pouco, ele adquire grandes 
terras, onde se apresenta qual usurpador pelo assalto praticado nos 
bens de seus súditos.

2. Como milionário atira-se a toda sorte de depravações, ten-
tando as moças, praticando impudicícia e adultério e outras inú-
meras perversidades. Sendo orientador de um país, em breve seduz 
seu povo pelo exemplo e todos começam a roubar, assaltar, matar e 
praticar obscenidades, não mais havendo nem vestígio dum conhe-
cimento de Deus!

3. Pesquisa as crônicas dos diversos países do mundo, e desco-
brirás terem sido seus soberanos mui avarentos, negociantes astucio-
sos que no decorrer dos tempos compravam outras terras, subjugan-
do os seus habitantes, transformando seus hábitos e religiões de tal 
forma, a ser difícil hoje encontrar-se traços da antiga pureza.

4. Por isto, Marcus, deves zelar para não infiltrar-se dentro em 
breve a avareza neste sanatório, que desfrutará de grande fama. Nele 
deve até mesmo ser banida toda excessiva economia, comumente o 
germe da avareza.

5. Cada qual deve possuir o bastante para viver; o supérfluo não 
deve existir em vossos lares! Gratificações que teus hóspedes venham 
a dar aos teus empregados, guarda-as, inclusive os juros, entregan-
do-os quando forem velhos e fracos para o trabalho. Ao morrerem, 
devem filhos e netos receber as economias.

6. Este conselho deve ser aplicado por ti e teus descendentes. 
Havendo entre teus servos um esbanjador, sugere-lhe a economia e 
retém, por certo tempo, tua benevolência; demonstra-lhe seu egoís-



Jacob Lorber

308

mo, que viria a pesar nos irmãos, ao invés de poder auxiliá-los com 
suas economias, em época de necessidades.

7. Quem somente guarda para si e seus familiares não o faz 
dentro de Minha Ordem; mas quem o fizer também provendo difi-
culdades alheias é por Mim louvado e Eu abençoo suas reservas, de 
sorte a jamais passar privações.

8. Não digo ser injusto fazerdes economias pelos vossos filhos, 
pois este é o primeiro dever dos pais. Os pobres não devem ser ex-
cluídos, assim como Eu deixo o Meu Sol irradiar a mesma medida 
sobre aqueles que não são Meus filhos!

9. Quem agir como Eu será semelhante a Mim e estará futura-
mente onde Me encontro, para toda Eternidade. Mas quem for mes-
quinho para com o próximo será por Mim tratado na mesma pro-
porção. Considera este ensinamento em teu lar, que Minha Bênção 
jamais te faltará. Porventura mais alguém deseja fazer perguntas?”

169.	PROMESSA PARA OS NECESSITADOS

1. Aproxima-se Ebahl, pai de Yarah, e diz: “Nada mais há que 
perguntar-Te, Senhor; pois assistimos, nesses sete dias, coisas tão ex-
traordinárias e ouvimos verdades tão profundas que, distribuídas em 
sete mil anos, a Humanidade teria assunto de sobra para meditar. 
Trata-se de aplicarmos esses tesouros espirituais, do contrário não te-
riam utilidade para a salvação de nossas almas. Resta apenas saber se 
teremos a necessária força de vontade. Como agiremos caso sejamos 
assaltados com fraquezas diversas, que muitas vezes não poupam os 
de boa vontade?”

2. Respondo: “Eu serei o socorro, força e esteio de todos, e não 
abandonarei em época de aflição quem de qualquer forma caminhar 
com fé e amor em Mim. Se desviar-se de Minhas Pegadas pela ten-
tação do mundo, é ele o próprio culpado quando lhe faltar o Meu 
Socorro na hora do perigo, situação que perdurará até que se volte a 
Mim com firmeza, cheio de arrependimento e fé.



O Grande Evangelho de João – Volume V

309

3. Serei para sempre o Mesmo Bom Pastor à procura de sua 
ovelha perdida; preciso é que a ovelha venha a balir, para poder ser 
encontrada dentro do livre arbítrio.

4. Quem estiver sobrecarregado além de suas forças deve dirigir 
seu coração a Mim, que o confortarei e aliviarei. Proporcionar-lhe-
-ei um fardo maior, a fim de que sinta sua fraqueza, dirigindo-se 
no coração a Mim e pedindo-Me a força suficiente para suportar o 
seu peso. Eu, então, fortificar-lhe-ei em todas as dificuldades de sua 
vida, dando-lhe uma justa compreensão para trilhar os caminhos 
tristes deste mundo. Quem, não obstante sentindo seu grande fardo, 
não Me pedir socorro será responsável quando sucumbir nas atribu-
lações da vida. Eis a resposta à tua dúvida. Existe mais alguém com 
pedido qualquer?”

5. Adianta-se, com muito respeito, Schabbi, orador dos vinte 
persas, e diz: “Permite, Senhor, eu me pronunciar!” Digo Eu: “Fala 
sem susto, porquanto foi o motivo de Minhas Palavras.”

6. Diz Schabbi: “É certo auxiliares quem Te pedir; mas que fa-
rão os que nunca tiveram conhecimento de Tua Pessoa, vivendo na 
maior ignorância e suportando provações incríveis? A quem se de-
vem dirigir para receberem socorro e ânimo?”

7. Respondo: “Não existe na Terra um ponto que não haja sido 
atingido pela luz do Sol, tampouco não há criatura que, ao me-
nos, não tivesse pressentimento do Ser Supremo. Que peça e espere 
dentro de sua fé — que o socorro virá na certa. Há muitas sem fé 
alguma. Confiam apenas em si mesmas e procuram aliviar seu fardo 
à custa dos outros, portanto não necessitam de ajuda. Ninguém é 
obrigado a ser egoísta! Além disto, recorda-te daquilo que falei das 
variadas situações da vida de todos os habitantes da Terra — e terás 
explicação para tudo.

8. Passou-se a horinha permitida em vosso meio. Seguirei ca-
minho com Meus discípulos, enquanto podereis ficar juntos, em 
Meu Nome! Ninguém Me pergunte para onde vou, pois Eu Mesmo 
ainda não o sei como Filho do homem. Somente o Pai em Mim o 



Jacob Lorber

310

sabe e ora diz: Vai, pois a caminho Te direi para onde irás! — A Paz 
e Meu Amor estejam convosco!”

9. Em seguida viro-Me para Marcus com as palavras: “Solta o 
novo e grande navio. Eu e Meus discípulos embarcaremos sem capi-
tão; em tempo justo ele voltará ao porto, sozinho!”

10. Todos começam a chorar quando embarcamos; fortifico 
seus corações entristecidos e zarpo para alto mar, desaparecendo 
de seus olhos. Os outros ficam reunidos o dia e a noite seguintes, 
relembrando Minha Pessoa, Doutrina e Ação. Só na outra manhã 
voltam aos lugarejos e aldeia, e Cirenius começa a encaminhar o 
grande número de fariseus a seus novos destinos. Muitos querem 
seguir-Me; Raphael os retém, dizendo que Eu voltaria em breve a 
Kis, Genezareth e à casa de Marcus. Isto os acalma, louvando a Deus 
por tê-los achado dignos de tal Graça. Em poucos dias aparece uma 
quantidade de hóspedes de Tyro e Sidon para ver os milagres e apro-
veitar as fontes curadoras, motivo por que Marcos contrata vários 
empregados.

170.	EXCESSO DE ZELO DE PEDRO ACERCA DO SENHOR
(Matheus 16, 20–23)

1. Quando já distantes em mar alto, viro-Me para os discípulos, 
dizendo: “Seja nosso destino qual for, silenciai e não Me denuncieis 
ser Eu Jesus, o Cristo!” (Matheus, 16, 20). Aproxima-se Pedro e Me 
pergunta se Eu não sei para onde vamos, porquanto dirige o leme.

2. Digo Eu: “Deixa o navio flutuar; o Pai já sabe onde devemos 
chegar. Por ora ainda estamos no caminho doutrinário que nos leva 
baía abaixo, para Cesareia Philippi pelo lado oposto, onde descan-
saremos um pouco. Em alguns meses este navio nos levará a Jeru-
salém, por motivo bem diverso. — Agora passaremos num lugarejo 
perto daquela cidade, onde ninguém nos conhece, não obstante ter-
mos lá permanecido vários dias. O próprio incêndio não conseguiu 
perturbar os habitantes da aldeia; mas tinha de ser assim, a fim de 
que recebêsseis, nesta oportunidade, outra revelação.”



O Grande Evangelho de João – Volume V

311

3. Aproxima-se Pedro e diz: “Senhor, de que se tratará em Je-
rusalém, cidade da perversão? Pois de lá ainda não apareceu coisa 
boa e benfazeja para a Humanidade, tampouco um honesto ouviu 
consolo naquela metrópole, onde vicejam orgulho e perseguição. 
Por isto presumo, Senhor, teria sido melhor se a tivesses castigado 
como Cesareia Philippi, que há muito tempo mereceu sua puni-
ção. Há oito meses atrás, lá estivemos e nos convencemos nada 
se conseguir com seus moradores, com exceção de alguns que, 
como andorinhas isoladas, não fazem verão. Não deveríamos fazer 
muito alarde com cidade tão orgulhosa, onde João foi decapitado; 
pois não merece receber Teus Pés Santificados. Eis minha opinião; 
adianta-nos a Tua!”

4. A partir daí, começo a expor aos Meus discípulos que teria de 
ir a Jerusalém pela Vontade do Pai, para sofrer muito por parte dos 
anciãos, sumos sacerdotes e escribas; até mesmo matar-Me-iam, mas 
no terceiro dia, ressuscitaria da tumba (Matheus 16, 21). Surgiria 
qual Eterno Vitorioso sobre a morte e todos os inimigos da vida — 
fato já por Mim mencionado no monte de Marcus.

5. Pedro se assusta de tal forma a Me puxar de lado, dizendo 
num tom de advertência: “Senhor, não faças isto; és obrigado a Te 
poupar por nossa causa, como em virtude de todas as criaturas!” 
(Matheus 16, 22).

6. Virando-Me bruscamente, respondo com rigor: “Afasta-te de 
Mim, Satanás! Estás-Me aborrecendo, porque visas somente o que é 
puramente mundano, e não divino!” (Matheus 16, 23)

7. Profundamente assustado, Pedro se joga aos Meus Pés, pede 
perdão e acrescenta chorando: “Senhor, quando há poucos dias na-
vegávamos neste mar, disseste-me, em virtude de minha fé: Simon 
Judá, és Pedro, uma rocha na qual edificarei Minha Igreja, e ao in-
ferno não será possível dominá-la. Dar-te-ei as chaves do Reino do 
Céu! O que desligares na Terra será desligado também no Céu, e o 
que unires na Terra será unido igualmente no Céu. — Eis literal-
mente o que pronunciou Tua Boca Santificada, para mim, pobre 
pecador. Nunca me engrandeci por tal motivo, mas procurei ser o 



Jacob Lorber

312

mais simples de todos. E em virtude duma simples advertência hu-
mana, surgida de meu grande amor para Contigo, classificas-me de 
príncipe do inferno! Senhor, sê Benevolente e Misericordioso com 
o pobre pecador Pedro, o primeiro a atirar sua rede ao mar, abando-
nando mulher e filhos para seguir-Te!”

171.	NATUREZA DE SATANÁS E DA MATÉRIA
(Matheus 16, 24–28)

1. Amavelmente dirijo-Me a Pedro, dizendo: “De modo algum 
foste por Mim diminuído, porque te demonstrei com palavras se-
veras tua natureza humana. Tudo que faz parte da natureza huma-
na, como sejam, o corpo e suas variadas necessidades puramente 
originadas na matéria — está em julgamento. Por isto, faz parte do 
inferno e Satanás, compêndio de condenação, morte, treva e mistifi-
cação totais; toda manifestação da matéria é apenas fictícia, portanto 
sem valor.

2. Tão logo alguém recair num sentido material, tornar-se-á sa-
tânico, à medida que defende a salvação e a vida aparente dentro 
da matéria.

3. Se alguém quiser se libertar de Satanás nesta vida, terá de dei-
tar a cruz, que desde já carrego em espírito, sobre seus ombros e se-
guir-Me! (Matheus 16, 24). Afirmo-vos: Quem quiser conservar sua 
vida (terrena) perdê-la-á (do espírito); quem perder sua vida (física) 
por Minha Causa encontrá-la-á (do espírito). (Matheus 16, 25).

4. De que adiantaria ao homem caso ganhasse o mundo com 
todos os seus tesouros, prejudicando sua alma?! Que faria para li-
bertá-la das algemas da matéria, do julgamento e da morte?! (Ma-
theus 16, 26).

5. Muito embora acontecer que Eu, o Filho do homem, volte 
na Glória do Pai com todos os anjos, cujo poder conheceis, Ele só 
poderá ajudar como faz agora e recompensar a cada um de acordo 
com as próprias obras. Quem for encontrado morto assim ficará 
até a época da grande ressurreição de todos que permaneceram na 



O Grande Evangelho de João – Volume V

313

tumba do julgamento, onde de modo idêntico o amor, a vontade e 
a consciência serão juízes de cada! (Matheus 16, 27).

6. Os que viverem dentro de Meu Verbo, praticando ações de 
verdadeira renúncia e amor intimamente livre, jamais verão e sen-
tirão a morte. Para Minha e vossa grande alegria posso adiantar-vos 
haver entre vós alguns que não perceberão a morte, tornando-se tes-
temunhas de tudo que precede a Vinda do Filho do homem com 
Seu Reino, podendo vê-Lo e regendo junto com Ele! Para tanto é 
exigido muito amor a Deus e ao próximo. (Matheus 16, 28).

7. Em verdade, pai ou mãe que apenas cuidasse do futuro de 
seus filhos neste mundo, desconsiderando o valor de suas almas, te-
ria preparado a tumba da morte eterna para si e sua prole; pois tudo 
que fizer parte do mundo é de Satanás, portanto da condenação e 
morte da matéria.

8. Se bem que a matéria tenha a finalidade de ser despertada 
pela força dum espírito puro para ressuscitar de extensos julgamen-
tos, deve, pela inteligência individual e livremente impregnada, 
transferir-se à forma e natureza justas de seu espírito no Além, como 
Luz de Deus. Se a matéria não agir deste modo, o espírito volta à 
fonte original, enquanto ela, destinada à vida eterna, recai em sua 
anterior condenação até que algum dia um espírito a desperte para 
nova vida de provas.

9. A situação sendo esta e jamais podendo ser outra, Eu Mesmo 
vim do Alto para junto de vós, criaturas desta Terra, demonstrando-
-vos a Verdade plena em todas as situações da vida, boas e más. Tu, 
Meu Pedro, estarás por certo elucidado do motivo por que te disse: 
Afasta-te de Mim, Satanás! Agora dirige o barco para a grande baía!”

172.	O SENHOR E OS DISCÍPULOS NA ALDEIA DE 
PESCADORES, PERTO DE CESAREIA

1. Duas horas abaixo do sanatório de Marcus, encontra-se a 
grande enseada, denominada pelos pescadores o “Lago Branco”; 
para lá navegamos. Sendo a enseada a parte mais rasa, era difícil con-



Jacob Lorber

314

duzir um barco maior, porquanto exigia conhecimento dos bancos 
de areia para evitá-los. Nossa embarcação entrou com facilidade, o 
que causa admiração aos doze apóstolos, porque ninguém dirigia os 
remos nem o leme. Prova isto ter sido guiada por um poder invisível.

2. Assim chegamos ainda antes de meio-dia ao novo destino, 
hospedando-nos na cabana dum pobre pescador, que nos recebeu 
de coração aberto. O lugarejo não tem nome e é apenas tratado por 
“Aldeia de pescadores”, perto de Cesareia. Não leva tempo aparece 
grande número de pessoas, homens e mulheres, perguntando sobre 
nossas intenções em lugar tão pobre. Eu os acalmo, dizendo: “Isto 
sabereis em tempo! Dizei-Me se nós, treze, podemos aqui ficar al-
guns dias, em completo retiro!”

3. O taverneiro responde: “Sem dúvida alguma! Apenas tenho 
que adiantar ter eu boa vontade, porém estou sem meios para vos 
arranjar o indispensável sustento. Depois do incêndio de Cesareia 
Philippi, a miséria aumentou consideravelmente. Finalizou-se com 
ele a escassa venda de peixes, e fora isto não há possibilidade de 
ganha-pão. Portanto, estamos todos na mendicância e não temos 
alimento além dos peixes, que costumamos somente cozinhar sem 
sal e tempero, pois até isto nos falta! Se quiserdes passar fome conos-
co — sede bem-vindos!

4. Dizei-me o que vos traz a esta enseada, dificilmente navegá-
vel. Acaso sois perseguidos, à procura dum esconderijo? Não impor-
ta, uma vez que vos possa ser útil! Perdoai minhas perguntas; sou 
curioso de natureza e gosto de saber a quem abrigo. Pela embarcação 
vejo não serdes pobres, e vossa visita constituindo uma felicidade 
para esta aldeia de pobreza, peço-vos dizer-me quem sois.”

5. Digo Eu: “Bem, a curiosidade tanto te afligindo, saiba sermos 
galileus como tu; além disto, ninguém nos persegue e aqui vimos de 
livre e espontânea vontade, a fim de conhecer essa zona peculiar; 
galgaremos um desses montes e, caso possível, ajudar-vos-emos em 
vossa miséria, que bem conheço. Estás satisfeito?”

6. Responde o taverneiro: “Inteiramente; ninguém duvidará 
de vossa nacionalidade, portanto mereceis confiança; fato que não 



O Grande Evangelho de João – Volume V

315

ocorre com gregos e romanos, sempre falando de modo diferente 
do que pensam. Repousai à sombra desta única árvore, enquanto 
verificarei como arrumar-vos uma refeição!”

173.	ESTOICISMO DOS HABITANTES DA ALDEIA

1. Solícito, o pescador vai à cabana, em companhia de sua mu-
lher e filhos, de lá voltando cheio de alegria para dizer: “Quem fez 
isto às escondidas? A despensa está tão bem sortida, a nos suprir 
durante um ano! Podeis ficar à vontade! Mas como foi isto possível, 
porquanto não vimos alguém transportar os víveres? Mãos à obra, 
pois os peixes serão bem temperados!”

2. Quando todos os moradores se dirigem às choças para almo-
çarem, digo aos doze: “Que Me dizeis dessas criaturas?”

3. Responde Pedro: “Parecem honestas e sem culpa de sua po-
breza. Esta enseada é a pior de todas no Mar Galileu. Suas cabanas 
estão em cima de rochas, proporcionando-lhes nenhuma erva. Não 
existindo o que se possa roubar, continuam honestos, porquanto ne-
les não se aplica o provérbio: A ocasião faz o ladrão! Eis meu parecer 
desse povinho, por certo não contendo fariseus e escribas.”

4. Digo Eu: “Teu critério é justo dentro do mundo; existe, po-
rém, outro, isto é: psíquico e finalmente espiritual. Que pensas de 
sua situação?”

5. Pedro dá de ombros e diz: “Senhor, será difícil formar-se um 
julgamento definitivo. Sua honestidade representa um solo fértil 
para a sementeira espiritual. Já sendo mais fácil fazer-se roupa para 
físico normal do que para um corcunda — tais almas simples e puras 
se tornam mais acessíveis à veste do espírito, do que as atrofiadas dos 
fariseus e escribas. Penso não ter formado julgamento errôneo.”

6. Concordo: “Muito bem; por isto veremos o quanto se pres-
tam para algo elevado. Não serei Eu o Doutrinador, mas vós, na 
qualidade de mensageiros e adeptos do Sábio de Nazareth. Somente 
após vos terem ouvido e aceito a transmissão da Chegada do Reino 
de Deus na Terra podereis apontar-Me como Messias.



Jacob Lorber

316

7. Deste modo, efetuaremos uma grande obra no local mais 
abandonado e modesto de toda a Terra. Não julgueis a tarefa mui 
fácil; na proporção de sua simplicidade externa, se complica e per-
turba seu íntimo.

8. Consideram-se equilibrados no mundo, enquanto enterrados no 
estoicismo dificilmente vencido. Trouxe-vos aqui para proporcionar-vos 
uma oportunidade com pessoas desta índole, porquanto aprendestes 
muita sabedoria interna durante a passagem na casa do velho Marcus.

9. Advirto-vos serdes precavidos! Não existem criaturas mais 
difíceis na aceitação duma lei do que os estoicos, desconsiderando 
as maiores atribulações, inclusive a morte dolorosa e até mesmo des-
prezando as alegrias da vida. Tais heróis por coisa alguma se alteram, 
e tudo fazem para reduzir suas necessidades, porquanto vivem ape-
nas como expressão da Natureza, única lei respeitada.

10. Ainda não lidamos com pessoas idênticas. Usai de poucas 
palavras, todavia devem conter base. O melhor de tudo é que são 
mui curiosas, respeitando somente o saber do homem. Eis que vem 
o hospedeiro e sua família, com um cesto cheio de peixe e pão. To-
maremos a refeição à sombra desta árvore.”

11. O pescador nos convida, dizendo: “Bom proveito! Não dis-
pomos de bancos, mesas, cadeiras e outros apetrechos para as refei-
ções, porquanto nossas necessidades são diminutas. Alimentamo-
-nos somente quando com fome, no que servem o cesto e as mãos; 
o resto fica por conta de cada um!”

174.	A FÉ CRIADORA DE MILAGRES

1. Digo Eu ao pescador: “Aziona, possuis um jarro novo; man-
da enchê-lo de água e trazê-lo aqui!” Arregalando os olhos, diz ele 
admirado: “Podias ter sido informado quanto ao meu nome — mas 
como sabes de meu jarro, representando minha maior riqueza? Nem 
os vizinhos sabem algo a respeito; acaso teriam meus filhos se meti-
do nisto? Ele não tem valor especial e é semelhante aos que se usam 
aqui; intriga-me apenas saberes de sua existência!”



O Grande Evangelho de João – Volume V

317

2. Digo Eu: “Também não vem ao caso; interessa satisfazeres 
Meu Pedido, porque estou com sede!”

3. Rápido, Aziona traz o jarro cheio d’água. Era de especial ta-
manho e comportava quase metade dum balde. O pescador depo-
sita-o em cima duma laje e Eu abençoo a água, que se transforma 
em vinho. Sirvo-Me, bem como aos discípulos e, em seguida, passo 
o jarro ao pescador, dizendo: “Toma, para perceberes a qualidade 
desta água!”

4. Diz ele: “Acaso estará deteriorada?! Enxaguei-o por três vezes 
e, além disso, minha fonte fornece a melhor água da aldeia. Prová-
-la-ei; talvez tenha gosto do jarro novo!” Tomando alguns goles, ele 
diz admirado: “Mas que feitiço é este?! Jamais tomei vinho melhor! 
Certamente sois egípcios ou persas, mas galileus — nunca! Pois en-
tre os judeus não houve quem transformasse simples água em vi-
nho. Dizei-me como isto é possível, que serei vosso escravo durante 
vinte anos!”

5. Diz João, a quem Eu dera um sinal: “Meu amigo, para tanto 
bastam apenas fé e vontade firmes! Quem possuir tal fé, que exclui 
qualquer dúvida, poderá dizer àquela montanha: Atira-te no mar!, e 
no mesmo instante tal acontecerá! Eis a única explicação da maneira 
pela qual se realizam tais coisas.”

6. Estonteado, Aziona antepõe: “Nem sei o que é fé — como 
poderia crer em algo?”

7. Responde João: “Caso uma pessoa sincera nos relate fatos ja-
mais assistidos por nós, aceitando-os como verdadeiros e sem du-
vidarmos de uma só palavra — teremos acreditado em tal homem. 
Sendo o objetivo de nossa crença verdadeiro, também seremos capa-
zes de realizar o mesmo. Eis a fé maravilhosa e ativa, que tudo pode 
conseguir dentro de sua esfera verdadeira. Sabes agora o que seja a fé?”

8. Diz Aziona: “Sim — mas como saberei ser honesto quem me 
pretende sugerir algo? Crê-lo somente porque me dá tal impressão 
seria imprudente e registraria uma crendice condenadora, a meu ver, 
pior que ausência de fé! Como fazer para certificar-me ser o outro 
honesto e merecedor de confiança?”



Jacob Lorber

318

9. Diz João: “Para tanto, possui cada criatura raciocínio bastan-
te, a fim de submeter tal homem a exame criterioso. Perguntas pelo 
meio — entretanto o aplicas em mim! Provas com isto não compra-
res gato em saco!”

10. Acrescenta ele: “Sim, está muito bem e é certo possuir o ho-
mem somente a razão para examinar os que o rodeiam; onde estaria 
a medida pela qual pudesse classificar meu raciocínio suficiente para 
tal exame?”

11. Diz João: “Eis o ponto capcioso! Quem julgar ser dono do 
intelecto mais aguçado engana-se completamente; aceitando faltar-
-lhe ainda muito para tanto, poderá pela prática chegar à necessária 
agudez, que lhe facilita critério firme a respeito de tudo.

12. O pretenso intelectual assemelha-se ao cume de uma mon-
tanha, deslumbrante em sua altura, que quanto mais se eleva tanto 
mais é envolvida por nuvens e neblina. A ponta duma agulha usada 
na costura é, pelo tamanho e apresentação, tanto quanto nada, toda-
via passa por tudo e se poderia confeccionar tantas esteiras que co-
brissem as maiores montanhas — enquanto que, com o pico dessas, 
jamais se fará uma veste!

13. Essa comparação é algo forçada; entretanto, demonstra a 
relação entre um homem intelectual e um humilde, que se apresen-
ta despretensioso perante os cultos. Enquanto o primeiro se eleva 
numa presunção turvada pelo próprio orgulho, o outro pratica o 
Bem e, após cada ação caridosa, torna-se mais perspicaz e sutil. Pelo 
que me parece, vosso intelecto se assemelha aos cumes montanhosos 
raramente livres de nuvens, portanto será difícil analisares a Verdade 
daquele que te fala. Que me dizes?”

175.	FILOSOFIA DE AZIONA

1. Diz Aziona: “Ora, isto dependeria de minha vontade! Não 
aceitamos tal parecer sem observarmos o efeito precedente. Real-
mente não nos faltam provas concludentes: minha despensa está 
abarrotada de mantimentos e o vinho fala por si só! Resta saber se 



O Grande Evangelho de João – Volume V

319

não possuís algum meio especial, cuja menor dose transforme qual-
quer água! Enquanto não for possível evitar-se tais pensamentos — 
nada feito com a aceitação da fé por ti descrita. Prevejo por isto que 
todos nós jamais seremos capazes de tal realização.

2. Nossa vida não podia ser mais pobre; alimentamo-nos de 
leite de cabra, peixes e água, pois é tudo que existe neste deserto. 
Mesmo assim, estamos satisfeitos, não obstante termos várias expe-
riências. Éramos cantores e magos, e eu aprendi farmacologia em 
Athenas, inclusive o preparo de certos apetrechos, pelos quais se 
pode produzir uma quantidade de magias para o leigo.

3. Em resumo sou, muito embora de aparência modesta, pro-
vido de grande saber e experiências. Conheço a erva da vida da ser-
pente real, e a pedra mágica, Bezoar. Viajei pela Ásia até a Índia, 
conheço a Europa, Hispánia, Gallia e Brittania; integrei-me de seus 
hábitos e idiomas e, quando voltei à Grécia, conheci homens da es-
cola de Diógenes, levando-me a dizer: Quão tolo é o homem! Cami-
nha por países e reinos imensos, em virtude do dinheiro; Diógenes, 
o maior sábio, era feliz em seu tonel, porque percebeu, como ne-
nhum outro, a nulidade do mundo, seus tesouros e a insignificância 
da vida terrena!

4. Por isto, deixei Athenas há dez anos com esse grupo e me 
retirei para este deserto. Construímos as cabanas que habitamos in-
teiramente felizes. O pequeno rebanho de cabras que trouxemos e 
os peixes abundantes, que trocamos por sal em Cesareia Philippi, 
nutrem-nos. Tendo sido presa das chamas, nosso comércio termi-
nou, e há quatro dias fizemos a feliz experiência de ser possível se 
viver sem sal, uma vez que um poder invisível em a Natureza nos 
condena à vida.

5. Todos nós consideramos a vida como castigo da pequena na-
tureza, representada por nós, que se desprendeu da Natureza Geral. 
O ser pensante e consciente tem de sentir todas as sensações da vida, 
a fim de separar-se delas pela morte certa e dolorosa. Eis a questão 
dos verdadeiros sábios, que todos nós aceitamos: Desprezar quanto 
antes a vida e considerar a morte como união à Grande Natureza é, 



Jacob Lorber

320

portanto, a maior felicidade! Tão logo o homem se tenha equilibra-
do neste sentido, terá alcançado a máxima ventura! Viverá contente, 
almejando a morte, maior amiga de toda criatura.

6. Somos felizes quando podemos prestar um serviço a outrem 
com nossos recursos diminutos; apiedamo-nos, porém, de todos que 
se esforçam por alcançar alguma coisa neste mundo. Para que preo-
cupar-se e cansar-se por algo, que literalmente só existe de hoje para 
amanhã?! A quem nos quiser convencer de outras ideias apontamos 
apenas os túmulos, de onde jamais ressuscitou alguém. Voltaremos 
a ser o que fomos, isto é, terra para alimento das plantas, incons-
cientes de sua inconstância. Quão maravilhoso é o não ser diante da 
vida consciente!

7. A julgar pela aparência, sois artistas à procura da sorte? Nós, 
criaturas felizes, apenas nos compadecemos por procurardes a felici-
dade onde não se encontra. Ficai conosco e construí cabanas iguais 
às nossas. Satisfazei-vos com o indispensável para essa vida sem va-
lor, que pouco a pouco reconhecereis ser verdade o que vos falo. E 
tu, orador, confirmarás ser o conhecimento de importância muito 
maior que a fé mais convicta! De que te serve poderes com ela de-
mover cordilheiras completas, se finalmente terás de morrer e passar 
à desintegração total?! Nada somos senão um joguete da grande Na-
tureza entre Terra, Lua e Sol. Entre esses três corpos se formam leis, 
cujos efeitos povoam o solo terráqueo. Os ignorantes isto não com-
preendem; nós, que caminhamos por muitos raios do Sol, fizemos 
essa experiência, podendo divulgar de plena consciência o que seja a 
vida e o que ela nos faculta!”

176.	JOÃO REVELA A VIDA DE AZIONA

1. Eis que João diz: “Admiro tua verbosidade e teus conceitos, 
em parte aceitáveis; enganas-te alegando ser a vida sem valor e ape-
nas projeção da Natureza. Acaso nunca ouviste falar de Deus, Cria-
dor de Céus e Terra e de tudo que existe?! Com facilidade se observa 
uma certa ordem em tudo; a utilidade dos membros dum irracional 



O Grande Evangelho de João – Volume V

321

e muito mais ainda, dum homem. Que maravilha representam visão 
e ouvido! Poderias afirmar, após certa reflexão, serem obra de leis 
inertes e mudas? És infinitamente pobre de espírito, não obstante 
teu pretenso intelecto, e compreendo por que classificas tua existên-
cia de tão desprezível. Viajaste com teus amigos por muitos países e 
debaixo de grandes provações — sem jamais te preocupares com a 
parte melhor da vida.

2. No começo te sacrificaste pelo bem material, onde não fos-
te bem-sucedido, fato comum na vida. Tuas aptidões mágicas não 
eram de relevância, e além disto não possuías bastante prudência, 
único meio de se convencer os incautos; portanto, não conseguiste 
realizar a felicidade tantas vezes sonhada. Dir-te-ei o motivo de teu 
fracasso, para saberes como se consegue desvendar o íntimo de al-
guém através duma fé firme.

3. Vê, eras consciente de seres apenas remendão em todas as 
tuas artes e ciências, não podendo arriscar-te em produzir tuas habi-
lidades numa metrópole, diante de pessoas cultas e experimentadas. 
Assim foste obrigado a te dirigir ao povo inculto, facilmente engana-
do, que porém não te proporcionava grandes lucros.

4. Quando na Illyria fizeste péssimos negócios, ficaste desespe-
rado. Naquela ocasião, um grego te falou na aldeia Ragizan das ma-
ravilhas de Athenas, garantindo-te montes de ouro. Era ele simples 
navegante da costeira e lhe interessava conseguir passageiros para 
seus botes. Convencendo-te deste modo, foste com ele à dita cidade, 
após três semanas de viagem cansativa. Logo na primeira apresen-
tação foste vaiado. Aborrecido, procuraste entrar em contato, qual 
sábio, com os gregos, que te pagavam qualquer coisa a fim de ouvir 
teus relatos referentes às tuas viagens. Após certo tempo, travaste 
conhecimento com adeptos de Diógenes, que muito te agradaram 
porque mostravam-se sempre alegres e satisfeitos, embora evidente-
mente pobres. Surpreso com sua filosofia e a moderação no comer e 
beber, pediste explicação.

5. Quando tu e teu grupo vos integrastes daquele sistema de 
vida simples e feliz, decidistes voltar aqui, a fim de vos estabelecer 



Jacob Lorber

322

perto de Cesareia Philippi e fundar uma colônia toda especial. Sois 
hoje os mesmos de dez anos atrás.

6. Como judeus natos, abandonastes a religião de vossos ante-
passados, nunca praticada porque condenastes as atitudes dos fari-
seus, e assim preferistes a dos pagãos, de cunho mais sábio. Deste 
modo, vos tornastes ateístas, suplantando Deus pela força da Natu-
reza. Acaso julgais ter encontrado a pedra filosofal? Afirmo-vos de 
plena consciência ter-se dado justamente o contrário!

7. Se fores um verdadeiro sábio, relata-me o que fiz desde mi-
nha infância, o que aprendi e o que ora sou! Porquanto te provei 
minuciosamente saber de tudo que fizeste em vida! Quem de nós 
é mais sábio — eu, com minha fé plena, ou tu com tua descrença!”

177.	A FÉ VERDADEIRA E VIVA

1. Estupefato, Aziona diz a João: “Ouve, amigo! O que acabo 
de ouvir representa mais que minhas despensas repletas e a água 
transformada em vinho! Não me conheces, todavia sabes as con-
dições de vida passadas por mim e meu grupo, como se as tivesses 
assistido! Não me causou espanto teu colega saber de meu nome, 
conhecido em toda Cesareia Philippi; minhas experiências não fo-
ram divulgadas, entretanto sabes de meus pensamentos, resoluções e 
intenções que não relatava aos outros!

2. Consta ter havido sábios no Egito capazes de relatar passado 
e futuro através das linhas das mãos e da testa; outros faziam-no em 
sonho extático. Mas quanta mística não produziam! Era preciso que 
outros sábios viessem decifrar tais enigmas, que não raro davam ex-
plicação tal, a não satisfazer o leigo, porquanto relatavam aquilo que 
não lhe interessava ou já sabia. O fenômeno aqui se fez sem recurso 
desta ordem. Resta apenas saber se é isto possível pela simples fé?”

3. Responde João: “Exatamente! Depende naturalmente daqui-
lo que se crê. Alguém te dizendo u’a mentira e tu acreditando, tal 
convicção não teria efeito, porquanto não se pode construir sem 
base sólida.”



O Grande Evangelho de João – Volume V

323

4. Diz Aziona: “Muito bem; onde estaria a prova pela qual sa-
berias ser aquilo que o outro diz uma verdade?”

5. Responde João: “Sobre este assunto já falamos; para dar-te 
mais um indício, digo-te ter Deus, Senhor de Céu e Terra, deposita-
do no coração de cada criatura à procura da Verdade um sentimento 
que reconhece muito mais facilmente a Verdade do que o intelecto 
mais educado.

6. Nesse sentimento jaz o amor à Verdade, aceita por ele, pe-
netrando-o com sua vida. Tão logo a fé se torne viva como Verdade 
impregnada de amor, de pronto ela começará a se manifestar e agir. 
Nesta ação confiante reside o pleno sucesso daquilo que se crê no 
coração — e não no cérebro. No cérebro estão os sentidos da alma, 
que todavia não emitem vida, porque apenas são efeitos da mesma.

7. Caso a fé deva agir, tem de estar em união com a própria 
vida, e não como simples efeito da mesma, idêntica aos cinco senti-
dos, sem conexão mais profunda além do uso externo. Uma vez que 
tua fé na Verdade se unificar com a vida, ipso facto terá excluído toda 
dúvida e basta querer para se realizar o que ela projeta.”

178.	CAMINHO PARA A VERDADEIRA FÉ

1. (João): “O início da fé verdadeira é comparável ao mosto dos 
odres, que começa a fermentar a fim de expelir todas as impurezas; 
isto feito, tornou-se ele um vinho puro e forte, animando os que o 
tomam, porquanto é a própria vida. Se deitares outro líquido naque-
le recipiente, começará a deteriorar-se, o que destruirá o odre.

2. Semelhante a este é o coração do homem que se torna mais 
animado e forte pela influência da Verdade, ao passo que pela men-
tira e mistificação, finalmente, ingressa na morte, muito embora 
portador da vida.

3. Se acreditas em Deus pelo sentimento, amá-Lo-ás, porque 
o coração é compenetrado do amor. Amando a Deus, Sua Máxima 
Força estará no teu coração, portanto dentro de tua alma. Tal Força 
é ilimitada, penetrando o Eterno Infinito. Caso fores — nessa união 



Jacob Lorber

324

com a Força Divina — por ela animado no fundo de tua alma, ma-
nifesta-Se igualmente tal poder em ti, e tão logo quiser sua projeção 
se evidenciará.

4. Externamente sou como tu; meu coração, porém, não mais 
existe apenas para mim, pois a Força de Deus habita no meu íntimo 
através de meu grande amor para com Ele e uniu-se com meu sentir. 
Por isto pôde — pela Força de Deus — perceber tudo que se tinha 
passado contigo e teu grupo durante as viagens. Eis a razão!

5. Primeiro tens de conhecer Deus, no que te foi dado um ra-
ciocínio equilibrado. Isto, porém, não é bastante. Aquilo que com-
preendes tem de ser assimilado pelo coração, ou seja, pela tua alma 
para dar-lhe vida, e deste modo estarás no caminho certo. Ter-me-ás 
compreendido?”

6. Responde Aziona: “Sim, mas que farei, estando meu coração 
pleno de mentira e erros? Como expelir tudo isto?”

7. Diz João: “Aceita primeiro a Verdade; ela fará sua tarefa, sem 
teu auxílio. Se durante a noite observares a escuridão, acaso te afligi-
rás da maneira pela qual recuará diante da aurora?! Quem a afastará?! 
Digo-te apenas: Não te aflijas por isto! Deixa surgir o Sol do Dia, 
que afastará a treva mais densa. Assim como Deus age dentro da 
Natureza dos mundos, Ele influencia os corações humanos através 
de Seu Sol de Vida e Graça. Assimilas isto?”

8. Retruca Aziona: “Sim, compreendo-o; deixa que transmi-
ta a alguns amigos e vizinhos o que acabo de saber!” Dito e feito; 
Aziona reúne seu grupo e lhe relata, minuciosamente, o que João 
lhe ensinara.

179.	O SONHO DE HIRAM

1. Todos se admiram sobremaneira de tais coisas, e um deles 
diz: “Interessante, não dou grande valor a sonhos — mas o que vi 
esta noite parece confirmar este encontro peculiar!” Impetuosamen-
te, Aziona pede o relato completo do sonho do amigo, porquanto 
poderia ser de grande importância. O vizinho pede um pouco de 



O Grande Evangelho de João – Volume V

325

calma para concatenar as minúcias da visão havida; em seguida diz: 
“Achava-me à margem da enseada dificilmente navegável para gran-
des embarcações. Eis que vi no Oeste surgir um brilho mais forte 
que o Sol e esforcei-me por descobrir o motivo daquela luz tão des-
lumbrante. Quanto mais me dedicava ao fenômeno, maior alegria 
inundava meu coração, e de repente percebi um grande navio em 
direção a essa enseada. De pronto localizei ser ele o motivo da forte 
luz. A bordo achavam-se várias pessoas, entre as quais um homem 
projetava claridade fantástica; os outros, com exceção de um, tam-
bém estavam inundados de luz, como as pequeninas nuvens brancas 
ao receberem os raios solares. A embarcação se aproximava com ra-
pidez; atemorizado da luz crescente, procurei ocultar-me na cabana. 
Eis que acordei e percebi ter apenas sonhado.

2. Essa visão muito me preocupou e, por diversas vezes, pensei 
não ser somente um sonho vão, pois teria de realizar-se finalmente 
de qualquer forma. Eis o fato real. Vamos imediatamente para certi-
ficar-me se, ao menos, existe semelhança entre o navio real e o que 
vi. Lembro-me até das fisionomias das pessoas a bordo. Seria extra-
ordinário caso tudo correspondesse àquilo que sonhei!” Em seguida 
se dirigem a nós, e o amigo de Aziona lhe diz: “É isto mesmo: eis o 
navio e as mesmas pessoas — mas tudo sem brilho!”

3. Nisto, Eu o chamo: “Hiram, qual é tua opinião acerca do 
sonho? E tu, Aziona, que Me dizes?”

4. Responde o primeiro: “Amigos extraordinários, nada mais sei 
dizer do que corresponder tudo à Verdade; somente não vejo a luz; 
talvez surgirá quando este dia radioso se encobrir com o manto das 
estrelas!”

5. Intervém Aziona: “Opino não haver necessidade de luz ex-
terna, por se acharem esses amigos tão plenos da luz interior, que 
apenas podias ver em sonho. Contudo, pediremos esclarecimento a 
eles mesmos!”



Jacob Lorber

326

180.	VISÃO DA ALMA DURANTE O SONHO

1. Diz em seguida João: “Vês, Aziona, como já se manifesta em 
ti a luz espiritual?! Pois acabas de dar a Hiram uma explicação per-
feitamente acertada. Durante o sonho somente a alma vislumbra 
com sua visão espiritual, portanto só pode ver o que é do espírito.”

2. Diz Aziona: “Hiram não só viu a luz, mas também a forma 
da matéria, conforme é realmente. Que visão foi esta?”

3. Responde João: “Quando há três horas aqui chegamos, tu e 
mais alguns vizinhos estivestes presentes; somente Hiram faltou. À 
hora do almoço todos se retiraram para as cabanas; apenas tu ficaste 
a nos servir. Se Hiram estivesse no grupo que nos recebeu, terias 
compreendido mais cedo como é possível a pessoa poder vislumbrar 
coisas materiais com os olhos da alma. Esse fato ser-te-á demons-
trado pouco a pouco; aplica-se aí o antigo provérbio: não é possível 
abater-se uma árvore de um só golpe!”

4. Indaga Aziona: “Mas por que teria eu compreendido o fe-
nômeno da visão espiritual caso Hiram estivesse presente à vos-
sa chegada?”

5. Responde João: “Muito fácil: ele nos teria reconhecido como 
os que vira em sonho, e nossa palestra teria levado outro rumo, pre-
cipitando a situação atual. Deste modo, só te podias integrar do 
assunto mais tarde.” Diz Aziona: “Isto é natural, quanto mais tarde 
se inicia o trabalho, mais demorada será sua conclusão.” Acrescenta 
João: “Existe ainda outro motivo, que não podes assimilar tão ra-
pidamente. Com o tempo chegarás a tal ponto; necessitas apenas 
de mais paciência, pois só com ela se consegue dominar o mundo, 
dentro e fora de si.”

6. Concorda ele: “Realmente, não é meu fraco; mas sendo pre-
ciso, serei paciente.” Diz João: “Querias dizer ser a paciência o teu 
ponto mais fraco, que facilmente rompe — não é isto, Aziona?”

7. Responde ele: “Não possuímos facilidade de expressão; fala-
mos dentro do uso antigo, que diverge com os locais. Por falar em 
pontos fracos e fortes, presumo ser a música vossa maior inclinação.”



O Grande Evangelho de João – Volume V

327

8. Diz João sorrindo: “Sim, de certo modo essa arte foi desde 
sempre pronunciada nos judeus; entretanto, não somos nem músi-
cos nem cantores, tão comuns na Galileia. Nossa inclinação musical 
é puramente espiritual, compreendes?”

181.	PRINCÍPIOS ESTOICOS DE HIRAM

1. Diz Aziona: “De modo algum! Como devo interpretá-lo?” 
Responde João: “Como judeu, certamente já ouviste falar dos Sal-
mos de David, do Cântico de Salomon e das Lamentações do pro-
feta Jeremias?”

2. Acrescenta Aziona: “Sim, de modo vago, sem entender do as-
sunto.” Prossegue João: “Bem, tais músicas e cânticos são espirituais, 
porque foram recebidos pelo Espírito Divino. Estás compreendendo?” 
Declara Aziona: “Um pouco melhor, sem me poder vangloriar duma 
compreensão mais profunda. Como entendes tu, Hiram, tal tema?”

3. Diz este: “Como tu! Sinto uma espécie de aroma espiritual; 
mas se esses amigos extraordinários começarem a entoar o Cântico 
de Salomon, retirar-me-ei, para nunca mais voltar! Trata-se da quin-
ta-essência da tolice humana, não contestando ter sido Salomon um 
dos mais sábios reis da Judeia.

4. Não critico os Salmos de David e as Lamentações de Jere-
mias, pois contêm alguns versos aproveitáveis e profecias místicas 
dum futuro Messias judeu, semelhante à Ilíade dos gregos. Tudo 
isto é apenas poesia, de menor valor do que o meu lindo sonho, 
já realizado. As pobres criaturas desta Terra se consolam com boas 
perspectivas; mas onde fica a realidade?!

5. Realmente, Aziona me transmitiu certos fatos importantes, 
que ocultam uma verdade ainda não compreendida por nós. Esse 
planeta, porém, já produziu homens mui sábios desde Moysés, Só-
crates e Platon, que bem poderiam ser classificados de deuses. As 
próprias forças da Natureza lhes obedeciam; todavia, envelheceram, 
passando ao eterno nada como outros que jamais pretenderam ser 
algo de importante. Eis por que tudo é inútil neste mundo!



Jacob Lorber

328

6. Fala-se dum reino espiritual após a morte; mas quem já viu 
uma alma e tal morada eterna? Somos aqui, nesses confins, um con-
siderável número de pessoas; entretanto, não existe uma que relate 
algo duma alma. Aquilo que não pode ser transmitido a cada indiví-
duo, mas apenas a diversos sacerdócios, não inspira muita confiança 
a pessoas mais inteligentes. Felizes os que nisto sentem algum con-
forto. Nós, caros amigos, assimilamos coisa melhor, isto é, a verdade 
em sua profundeza, encontrando o máximo consolo na certeza de, 
em breve, voltarmos ao anterior nada. Lá existe evidentemente a 
maior paz.

7. Aquilo que somos, pensamos e sentimos é apenas uma in-
compreensível manifestação da Natureza. Os ventos atiçam as ondas 
do mar, que se revoltam com ímpeto de quererem tragar até mon-
tanhas; daqui a pouco se abrandam e toda fúria do mar desaparece. 
Assim também surgem nuvens tenebrosas causando impressão de 
fim do mundo; pouco tempo dura a tempestade, seguindo-lhe a 
anterior calmaria. Tudo vai e vem!

8. Deste modo, meus amigos, será baldado o que fizerdes e 
doutrinardes. Somente o que vos acabo de transmitir sem preten-
são é verdade. A experiência é a mais remota educadora e jamais 
faz exceção. Os antigos sábios e profetas adotaram seu saber dos 
predecessores, querendo desafiar as experiências; de nada isto lhes 
valeu! De há muito jazem no sepulcro, nada mais restando que al-
guns ensinamentos e ações. Eis meu princípio de vida. Se tiverdes 
melhor, manifestai-vos para vermos se sois capazes de proferir algo 
mais convincente. Duvido, porquanto não existe coisa mais certa do 
que falei!”

9. Diz Pedro em surdina a Mim: “Senhor, se não possuísse pro-
vas extraordinárias de Tua Parte — este seria o primeiro a me tontear 
pela sua verbosidade!”

10. Respondo: “Ainda não é tudo! Previno-vos ser preciso vos 
preparardes, a fim de levar essas criaturas a outra convicção, princi-
palmente ao amor e à vida. Prossegue, João!”



O Grande Evangelho de João – Volume V

329

11. Diz o apóstolo, acanhado: “Senhor, peço-Te depositares em 
minha boca as palavras a serem proferidas; porque há pouco deixas-
te-Me por alguns instantes falar sozinho, e eu fui — não sei para 
onde! Não que tivesse falado algo inapropriado; mas percebi ter-me 
desviado da rota!”

12. Digo Eu: “Meu caro João, acalma-te! Tudo que falaste esta-
va dentro da ordem, pois assim estava determinado. Continua com 
ânimo, que ainda teremos o prazer duma linda vitória!” Encorajado, 
João começa a falar com maior vivacidade que anteriormente.

182.	FORÇA CRIADORA DA ALMA DURANTE O SONHO

1. Diz João: “Durante essa noite, tiveste um sonho luminoso e 
alegavas ter nos visto entrar nesta enseada junto com o navio, e tua 
confissão prova o fato real. Explica-me essa possibilidade dentro de 
teu raciocínio, que merece consideração. Se nós tivéssemos apenas 
físico sem alma, provando não podermos viver sem ele, como era 
possível apresentarmo-nos como almas à tua própria psique desperta 
e ativa durante o sono, enquanto nosso corpo naquela ocasião se 
achava não longe de Cesareia?”

2. Responde Hiram: “Muito bem! Se aquilo que vi perambular 
na enseada foram vossas almas, desejava saber se o navio também 
tem alma! Vê, amigo, estamos no mesmo ponto de discussão onde 
Aziona te pediu esclarecimento, sendo aconselhado à paciência. 
Agora quero ver como irás responder tal pergunta capciosa.”

3. João toma do cântaro e diz: “Amigo, vejo teres sede! Bebe 
primeiro — depois prosseguiremos.”

4. Diz ele: “Acaso é isto um filtro que embriaga, levando a cria-
tura a toda sorte de tolices?”

5. Retruca João: “Pergunta a Aziona o que vem a ser esta bebi-
da!” Aziona afirma prontamente: “Toma — que te sentirás confor-
tado!” Diz Hiram: “Serás responsável, irmão!” Pegando do cântaro, 
ele toma alguns goles apreciáveis, pois era um homem forte. Tendo 



Jacob Lorber

330

assim saciado sua sede, ele diz admirado a Aziona: “De que fonte 
colheste esta água maravilhosa?”

6. Responde o outro: “Já te falei a respeito quando perto de tua 
cabana. Trata-se da água transformada em vinho por esses amigos 
extraordinários, colhida na minha fonte!”

7. Diz Hiram: “Gostaria de conhecer essa arte, pois tal vinho 
poderia, vez por outra, tornar a vida mais agradável! Deixa-me to-
mar mais alguns goles!”

8. Aziona lhe passa o cântaro e ele sorve o vinho com imenso 
prazer e em seguida se vira para João: “Isto, amigo, foi realmente 
ótimo! Resta saber se conseguirás provar-me a existência da alma do 
navio com a mesma facilidade!”

9. Afirma João: “Caro amigo, de modo muito mais simples! 
Precisas, antes de tudo, saber que uma alma espiritualmente perfeita 
e mais unida a Deus também possui algum poder, portanto pode, 
sem grande esforço, criar, num momento, um navio e, sendo neces-
sário, projetá-lo como se existisse em realidade a uma outra psique, 
sendo produto de sua força criadora. Eis o que ocorreu na noite an-
terior, onde viste como alma um grande barco, sem que necessitasse 
possuir alma! De modo idêntico, estávamos vestidos como ora vês; 
em tal caso, nossa indumentária também teria direito a uma alma! 
Nossa roupa é, de certo modo, apenas produto criado temporaria-
mente por uma alma em estreita união com o Espírito de Deus.

10. Em teu sonho nos viste com os olhos de tua alma; e nós sa-
bíamos que tu, o mais obstinado em questão de fé, tinhas de receber 
essa prova, o que nos facilitou abrir um pouco a tua visão, pois se nun-
ca tivéssemos existido — jamais poderias nos ter visto, ainda mesmo 
durante um sonho mui nítido. Como existimos desde eternidades em 
Deus, isto é, em espírito, foi-nos fácil despertar tua alma por alguns 
minutos para finalidade há muito prevista, a fim de que pudesses ver 
com antecedência o que surgiria numa luz formidável. Acaso poderás 
classificar tal fenômeno de simples manifestação da Natureza?”

11. Responde Hiram: “Amigo, não me tomes a mal se falo como 
penso. Já percebi seres um sábio a teu modo e mestre na verbosi-



O Grande Evangelho de João – Volume V

331

dade, sendo-te fácil convenceres alguém. Relatei o sonho, simples 
e fielmente, e podes interpretá-lo à vontade. Não consiste em arte 
fazer-se profeta posterior e aproveitar as circunstâncias para projetar 
uma ideia absurda. Pessoas de pouca experiência bem podem ser en-
ganadas; mas o intelecto calmo, isento de paixão e temor, necessita 
mais do que apenas a dialética fina dum jovem talentoso!

12. Falando com sinceridade, merece a pena refletir-se acerca de 
tua explicação; todavia, explanar-te-ei alguns fatos e experiências e 
caso fores capaz de elucidá-los — estamos quites!”

13. Interrompe João: “Espera, amigo! A fim de te convencer 
ainda mais do poder espiritual duma psique, relatar-te-ei do fundo 
de tua alma tudo que pretendias expor-me como prova contrária de 
minha afirmação! Por toda palavra que não corresponda à verdade, 
poderás assentar-me uma bofetada!”

14. Responde Hiram: “Pois bem; podes começar sem expecta-
tivas de minha reação violenta, caso venhas a mentir, pois aplicamos 
tais meios apenas em defesa própria.”

183.	EXPERIÊNCIAS MÁGICAS DE HIRAM

1. Diz João: “Entendes, bem como teus companheiros, algo 
de magia e antes de te juntares ao farmacologista Aziona, encetaste 
uma viagem ao Egito com uma feiticeira chamada Klia, onde pou-
cos negócios fizeste, em virtude da insipidez de vossas magias. Em 
Alexandria, os próprios moleques da rua vos imitaram, e às vezes 
ainda com maior sucesso. Por isto, fostes a Kahiro. Quando pre-
tendestes apresentar vossos números, fostes convidados pelos ha-
bitantes a dardes algumas provas de vossa arte, que entretanto não 
despertaram interesse. Informados ser arriscado apresentar-vos em 
cidades, prosseguistes viagem a Karnag, onde o resultado foi o mes-
mo, e em Elephantina, idem. Mesmo assim, fostes a Memphis, fra-
cassando completamente. Se não fora a bondade dum governador 
romano, teríeis passado privações. Apiedou-se de vós, mormente da 
linda Klia, dando-vos acolhida durante três meses e apresentou-te 



Jacob Lorber

332

a uma rica companhia de magos persas, para aprenderes algo da-
quela arte.

2. A companhia, porém, somente se prontificou a tanto me-
diante pagamento de taxa bastante elevada, e além disto deverias 
servi-la como escravo pelo espaço de dez anos. Então calculaste: Dez 
anos de escravidão e cem libras de taxa?! De modo algum! Se lhes 
prestar serviços durante nove anos, podem matar-me no último, 
para impedir seja delatado seu segredo na Grécia, e eu ficarei sem 
dinheiro e vida!

3. Tal foi tua decisão secreta; aos magos disseste: Ilustres artis-
tas, tão logo tenha assistido a vossas peças como simples hóspede, 
talvez me prontifique a firmar contrato convosco! Isto tonteou os 
magos, levando-os a produzirem as peças mais arriscadas, durante as 
sessões realizadas duas vezes por semana.

4. Em virtude do tempo precioso, deixarei de mencionar os 
muitos outros fatores, que não têm relação com o nosso caso, e sim 
apenas aqueles que te deixaram abalado. Apresentou-se um árabe 
forte, duns trinta anos, anunciando ser capaz de influenciar uma 
jovem através de passes e emissão de sua vontade, a ponto de poder 
ela adivinhar pensamentos e, a pedido, coisas ocultas de quem quer 
que fosse. Igualmente diria idade e datas venturosas e infelizes.

5. Ficaste perplexo! A moça foi apresentada e sentou-se num 
divã; o mago aplicou-lhe as mãos e ela adormeceu. Dentro em pou-
co caiu em transe e começou a falar com o árabe, que disse: Quem 
quiser colher informações poderá aproximar-se, mas somente três 
pessoas de cada vez; caso ela exija o afastamento de alguma, é pre-
ciso obedecer-lhe de pronto, do contrário poderá suceder-lhe algo 
desagradável! Também não se deve expor quem não tiver consciên-
cia tranquila; neste caso, basta um intermediário dirigir a questão a 
mim, que receberá a resposta em segredo. A moça ficará em êxtase 
durante hora e meia!

6. Após tal explicação, vários se aproximaram, fazendo as mais 
estranhas perguntas, recebendo respostas satisfatórias. Também tu 
indagaste de tua idade e futuro, e tudo que a jovem te disse reali-



O Grande Evangelho de João – Volume V

333

zou-se até hoje. Aquilo que falta acontecer parece efetuar-se neste 
momento, e para teu futuro. Dize-me se não foi tal qual te falei!”

7. Responde Hiram, completamente desnorteado: “Isto repre-
senta mais que mil daquelas moças enfeitiçadas; pois a ninguém falei 
a respeito e a ti, Aziona, mal mencionei o caso. Como podes saber 
disto tão minuciosamente? Sinto-me apavorado perto de ti!”

8. Diz João: “Ora, deixa disso; não estamos aqui para preju-
dicar-vos, mas, se possível, fazer vossa felicidade espiritual! Desta 
depende a ventura terrena! Desejas ainda que te conte a base dos 
sonhos provocados pelo mencionado mago em Memphis, que te 
estontearam ainda mais, e qual a magia que pretendias nos inculcar, 
referente a teu sonho?”

9. Responde Hiram: “Não é necessário, amigo! Muito embora 
não ter ideia da maneira pela qual aquele feiticeiro podia transmitir 
certos sonhos ao adormecido, já estou convicto saberes de todas as 
minúcias e até mesmo poderias realizá-los de modo mais perfeito 
que ele, caso o quisesses. Como os teus olhos, ou seja, qualquer de 
teus sentidos, podiam ler dentro de mim fatos mais secretos como 
se faz a leitura dum livro — é e será sempre um enigma para mim!”

10. Diz João: “Não penses eu querer explicar-te a magia egípcia 
a fim de poderes, como especial mago, ganhar teu pão, pois para 
tanto basta procurares os essênios; faço questão em demonstrar-te a 
diferença da maneira como nós podemos aparecer espiritualmente a 
alguém num sonho real, e a daquele mago — que mais tarde ingres-
sou na Escola Essênia e ainda lá se encontra — sugerindo ao cliente 
certos sonhos.”

11. Responde Hiram, acompanhado de Aziona, todo interes-
sado: “Realmente, isto nos interessa muito e te pedimos explicação 
compreensível!”

12. Acrescenta João: “Pois bem. Já te elucidei quanto ao teu 
sonho de nossa chegada, de modo tão fiel como a tua viagem com 
Klia, que te deixou voltar sozinho à Grécia, porquanto preferiu ficar 
em Memphis. Vamos ao fato do mago transmitir a outrem determi-
nados sonhos.



Jacob Lorber

334

13. Os sócios secretos da sociedade de magos faziam papel de 
público durante as produções, e a determinado sinal, sabiam como 
agir durante um espetáculo ilusionista, em massa. Entre eles vários 
havia incumbidos do serviço de sonhos. Cada qual sabia o sonho 
que iria ter, tão logo casualmente se apresentasse a convite do chefe, 
afirmando de viva voz apostar mil libras que não seria possível ao 
mago sugerir-lhe um sonho.

14. Aceita a aposta, o palerma subia ao palco, onde tomava pro 
forma um soporífico, que de modo algum continha uma gota de 
ópio. Nem bem o homem caía em sono aparente — o mago se di-
rigia com empáfia ao público, dizendo: Não haverá entre o ilustre 
público alguém que deseje determinar o sonho a ser transmitido a 
esse senhor, que desafia minha arte?

15. Apresentava-se então um dos previamente informados, di-
gamos, um rico comerciante de Roma ou Persépolis, ou outro qual-
quer hóspede de projeção, dizendo: Desejo experimentar se ele vai 
sonhar o que ora penso!

16. Ao que o mago respondia gentilmente: Ilustre senhor, tem 
a bondade de transmitir, secretamente, seus pensamentos à assistên-
cia, enquanto eu os assimilarei do ar, através dessa vara mágica, para 
apresentá-los como sonho a esse bom homem!

17. Em seguida ele metia a vara na boca, parecendo sugar algo 
do ar; depois tocava em sua cabeça com a vara e, com a outra ponta, 
a fronte do homem adormecido. Este, a fim de fazer maior alarde, 
era despertado por uma trombeta possante e esfregava os olhos como 
quem não sabe onde se acha. Dentro em pouco refeito, era indaga-
do se sabia relatar o que sonhara; pois havia mil libras apostadas, e 
seriam perdidas caso ele tivesse sonhado o que o prestidigitador lhe 
sugerira. Se tivesse outro sonho, receberia a importância estipulada. 
Recomendava-se-lhe transmitir a pura verdade, do contrário a mila-
grosa moça o denunciaria como mentiroso.

18. Em seguida, o homem começou — com aparente embara-
ço — a relatar o seu sonho, e quando terminou, todos os presentes 
atestavam de viva voz ser idêntico ao que lhes havia sido relatado.



O Grande Evangelho de João – Volume V

335

19. Todo acabrunhado diante do poder do mago, foi-lhe devol-
vida a importância de mil libras, generosamente, sendo avisado de 
que, no futuro, não seria tratado com tanta benevolência, fato que 
despertou os aplausos do público. Eis o fato real. Agrada-te a peça? 
E qual a diferença entre a magia e nossa faculdade de transmitirmos 
uma visão espiritual?”

20. Diz Hiram: “Ora — essa é boa! Que mistificação infame! 
Por que não a compreendi naquela ocasião?! O caso da jovem deve 
conter a mesma base.”

21. Afirma João: “Sim — com exceção daquilo que ela predis-
se, onde se oculta um mago invisível que de há muito projetou Seu 
Olhar Onisciente sobre ti! Ter-me-ás compreendido melhor?”

184.	PRÉ E POSTERIOR EXISTÊNCIA DA ALMA

1. Diz Hiram: “Prezado amigo, para entender-te é preciso mais 
que o intelecto férreo e limitado dum adepto de filosofia cínica! 
Com essas vossas explanações peculiares e jamais sonhadas, nos dei-
xais um tanto abalados e começo a perceber a existência duma en-
tidade superior dentro do homem que, forçosamente, deve ter uma 
vida anterior e posterior à atual; pois na época em que estive no 
Egito, por certo ainda não eras nascido.

2. Deve esse teu ser ter existido de há muito para poder assistir, 
como testemunha invisível, minhas ações privadas. Só assim posso 
conceber tua onisciência tão extraordinária. Igualmente eras infor-
mado das situações de vida de Aziona, sobre quem também pare-
ces ter dirigido teu olhar espiritual. Tua preexistência, bem como a 
presente, não podem ser contestadas. Mas que aspecto terá a vida 
posterior a esta?! Pelo que me parece não há confirmação a respeito?”

3. Responde João: “Muito mais certeza do que da vida anterior, 
não tão individual quanto à posterior; para que a vida espiritual não 
fosse constantemente algemada ao Ser Eterno e Infinito da Divin-
dade, Ela Mesma colocou a matéria entre Si e o Espírito, destinado 
a se tornar criatura. A fim de que ele criasse um ser semelhante 



Jacob Lorber

336

das partículas etéreopsíquicas, animou-o com uma alma substan-
cial, muito embora de inteligência espiritual, desenvolvendo-a na 
máxima liberdade de sua vontade — caso o espírito pretenda alcan-
çar sua emancipação divina. Tão logo a alma tiver progredido em 
bons conhecimentos e subsequente atividade, a ponto de se tornar 
semelhante a seu espírito original, mormente pela justa noção de 
Deus, Verdadeiro e Eterno, no amor Dele e do próximo, empregan-
do humildade, paciência e modéstia, dar-se-á a união da alma com 
o espírito, indissolúvel para toda Eternidade.

4. Ocorre então o seguinte: a alma, de origem material, torna-se 
espírito; o espírito se transforma em elemento psíquico dentro da 
alma, e assim positivou-se num ser eternamente livre, independente, 
de emancipação divina e dotado de todos os predicados oriundos da 
Divindade Eterna.

5. Daí deduz-se, facilmente, o corpo nisto não ter mais incum-
bência individual; pois o alimento diariamente ingerido também 
executa, por certo tempo, uma função periódica do corpo, donde 
ele e a alma absorvem seu complemento específico. Uma vez que a 
matéria alimentícia tiver desempenhado sua tarefa, torna-se impres-
tável e será expelida do corpo, ainda em estreita união com a alma. 
Caso lá permanecesse, evidentemente provocaria sua morte.

6. Quando a alma no corpo estiver bastante desenvolvida, tanto 
pela forma quanto pelo livre conhecimento, amor, vontade e ação, 
surgem duas possibilidades: ou ela tornou-se espiritualmente ama-
durecida, isto é, toda espiritual; ou, conquanto desenvolvida qual ser 
espiritual, digamos, consistente, estará em jogo o elemento interno, 
demonstrando, devido ao livre arbítrio, inclinação para integrar-se 
novamente na matéria ao invés de elevar-se às alturas do espírito, 
onde em ambos os casos ela será liberta do corpo.

7. Na primeira hipótese, mais feliz, a centelha divina alcançou 
sua finalidade e não mais necessita de meio material. Na segunda, 
o espírito, que tudo vê e sente, percebendo que sua alma, surgida 
e formada por ele através da matéria, tende com o tempo a in-
clinar-se ao elemento de onde foi subtraída — ele a arranca do 



O Grande Evangelho de João – Volume V

337

corpo, se bem que com dores violentas, educando-a no Além de 
modo imperceptível; pois toda educação coagida e julgada seria 
pior que nenhuma.

8. Merece especial observação demorar o desenvolvimento de 
uma alma no Além muito mais do que aqui e tampouco poderá 
alcançar o máximo grau; pois fazendo-o ainda em vida, a parte mais 
nobre do corpo é santificada, a ponto de quase o físico total atingir 
com a alma em união ao espírito uma espécie de transfiguração e 
ressurreição idêntica, formando para todo o sempre uma entidade 
em união com alma e espírito. Isto na Terra é alcançado por mui 
poucos — tanto mais fácil, após a morte. Tens aí em linha reta a pos-
terior existência de cada criatura, dentro da Verdade mais profunda. 
Se algo não te for compreensível, podes indagar-me que receberás a 
resposta acertada!”

185.	REFLEXÕES CONTRA A VIDA ETERNA DA ALMA

1. Diz Hiram, orador mais loquaz: “Longe estamos de ter uma 
noção exata daquilo que acabas de explanar — todavia acreditamos 
que assim seja, em virtude de teu grande saber; pois quem possui 
conhecimento e penetração em todos os fenômenos da Terra e pode 
fazer a leitura de pensamentos alheios deve estar orientado em todas 
as esferas de manifestação de vida.

2. Conquanto não permitam outras perguntas a preexistência e 
a atual prova de emancipação material da alma nesta vida, pelo fato 
de não haver outra possibilidade — pois os repetidos efeitos têm de 
ter por base idêntica origem — a vida posterior permite uma série de 
indagações cuja explicação ser-te-á, por certo, mais difícil.

3. Não consigo encontrar a razão duma existência eterna após 
a morte. Qual seria nossa ocupação em tal hipótese? Que tédio hor-
roroso manifestar-se-ia finalmente, ainda mesmo no gozo de felici-
dades indescritíveis?! Muito pior passará um espírito perfeito, por-
quanto nada mais poderá aprender. Apresentar-se-á u’a monotonia 
por nós inimaginável!



Jacob Lorber

338

4. Seria capaz de suportar uma existência pelo espaço de dez 
mil anos, em condições mui favoráveis; mas fisicamente nesta Terra, 
ninguém poderia afirmar ter aprendido tudo que nela existe após tal 
percurso. Suponhamos um espírito perfeito nesta Terra, dotado ape-
nas com tua própria onisciência milagrosa: de um só relance estaria 
a par de todos seus segredos, passados e futuros! Que seria, caso fosse 
obrigado a permanecer aqui?! Teria que procurar sua distração com 
as tolices humanas e atirar os povos uns contra os outros através de 
seu poder, do contrário desesperar-se-ia de tédio.

5. Julgando racionalmente, não percebo a utilidade peculiar e 
venturosa duma existência eterna após a morte. No final, seríamos 
apavorados na questão do espaço, pois se nesta Terra forem geradas 
criaturas no decorrer de milhões de anos, e o mar não sendo trans-
formado em continente — onde ficarão elas e como resolverás a 
questão alimentícia?! E onde se localizarão os espíritos, que também 
devem ser acomodados, porquanto além do Espaço que Platon diz 
eterno — não é possível se pensar numa existência?!

6. A meu ver, é muito mais lógico e dentro do raciocínio claro 
admitir-se apenas uma existência temporária após a morte, que de 
modo algum pode entrar em relação com a vida, nem com o Espaço. 
Analisando a questão sob esse prisma, damos preferência ao total 
aniquilamento da criatura, e uma voz interna me diz: Não obstante 
a mais elevada sabedoria humana, a morte física é o fim de tudo. 
Qual é teu parecer a respeito, amigo?”

186.	INFINITO, ETERNIDADE E BEM-AVENTURANÇA

1. Diz João: “Meus caros amigos, isto depende apenas de que 
ponto de vista se considera finalmente a vida, mormente a espiritu-
al, o conhecimento íntegro de si mesmo e, por este meio, o justo e 
verdadeiro conhecimento de Deus e de Suas Infinitas Obras Mila-
grosas e Criações. Se essas já apresentam no campo material coisas 
tão formidáveis, de sorte que em eões de anos não concluiríeis seus 
estudos, quanto mais isto se dá com as Criações puramente espiritu-



O Grande Evangelho de João – Volume V

339

ais, onde se poderia afirmar não existir criatura capaz de imaginar as 
bem-aventuranças que Deus faculta aos que O reconhecem e amem 
acima de tudo, estendendo este amor sobre o semelhante. Como se 
pode cogitar de tédio, quando o Espírito perfeito começar a com-
preender encontrar-se ele apenas no início das revelações dos inú-
meros milagres da Onipotência, Sabedoria e Amor Eternos de Deus, 
o Senhor e Pai de tudo que existe?! Que pensamentos negativos se 
apoderam de vossa inteligência limitada quanto ao conhecimento 
mais profundo da vida?!

2. Vede o Sol, criador de nossos dias! Qual é vosso conheci-
mento deste astro maravilhoso? Ignorais até mesmo sua organização 
e relação referente ao nosso planeta. Acreditais apenas naquilo que 
percebeis com os sentidos; em realidade, a questão é outra: não é a 
Terra o centro onde gira o Sol, e sim ele representa o centro para 
o orbe, a Lua e todos restantes planetas. O nascer e o pôr-do-Sol 
ocorrem pela rotação da Terra em redor de seu eixo. Não vos é pos-
sível aceitar essa explicação devido a vossa limitada noção a respeito; 
posteriores povos, a quem Deus, o Senhor, facultará a compreensão 
justa saberão calculá-lo até a um fio de cabelo!

3. Todavia podeis acreditar-me, sabendo ser possível eu possuir 
profundo conhecimento, baseado na Verdade plena. Falando apenas 
do Sol, afirmo-vos ser ele um milhão de vezes maior do que a Ter-
ra. Que milagres jamais sonhados cobrem suas extensas planícies! 
Incontáveis seres maravilhosos caminham na maior harmonia pelas 
enormes plagas de luz, regozijando-se de sua feliz existência! Sua 
beleza é tal, que poderíeis fitar uma daquelas criaturas por tempo 
indeterminado, sem vos cansardes! Não se trata dum exagero, mas 
de simples verdade.

4. Se, a julgar pela tua própria afirmação, estarias disposto a 
viver em nosso orbe, em situação favorável, pelo espaço de dez mil 
anos, desejava saber o quanto pretenderias viver no Sol!

5. Não é Ele o único no Espaço Infinito; existem incontáveis, 
entre eles muitos de tamanho tão gigantesco que nosso Sol, compa-
rado a eles, seria simples floco de neve em relação à Terra.



Jacob Lorber

340

6. Se isto se dá nas criações materiais, o que não esperar das 
espirituais do Reino Infinito de Deus, o Senhor e Pai desde Eter-
nidades?! Acaso podes falar em tédio numa existência eterna duma 
criatura que alcançou a união com o seu espírito?!

7. E se porventura te tiveres extasiado em eões de anos das cres-
centes maravilhas de Deus, como espírito puro, emancipado e livre, 
em companhia de outros semelhantes a ti — longe estarás do início 
de tua observação! Se te for possível aprofundar-te nesse pensamen-
to, sentirás uma alegria progressiva na vida e jamais um desespero! 
Fala se te agrada tal perspectiva!”

187.	TRÊS OBJEÇÕES CONTRA A EXISTÊNCIA APÓS A MORTE

1. Diz Hiram: “Admiramos teu conhecimento, que de modo 
algum te foi facultado num sonho ou pela própria fantasia! Con-
fessamos apenas nada compreendermos a respeito; acreditamos so-
mente por tu o afirmares, pois já nos deste provas inconfundíveis 
de tua onisciência e verdade absolutas. Todavia, tenho a formular 
três perguntas na questão da sobrevivência. Caso fores capaz duma 
solução satisfatória, renunciaremos ao saber cínico, pedindo-te ensi-
nar-nos coisa melhor.

2. Eis as perguntas: Que espécie de espíritos são aqueles que 
depositam suas almas a serem educadas em surdos-mudos, mente-
captos e loucos de nascença? Qual seria o desenvolvimento espiritual 
duma alma em físico tal e dentro dos princípios racionais? Eis a 
primeira questão.

3. O que acontece às almas das crianças mortas antes de possu-
írem consciência própria, onde não se pode aguardar evolução espi-
ritual? Quais seriam os espíritos puros que lhes deram origem? Eis a 
segunda pergunta.

4. Ouve a terceira: O que acontece àquelas almas que alcança-
ram na Terra certa educação e inteligência, entretanto se tornaram 
verdadeiros monstros da sociedade, de modo próprio? Por que isto 
foi permitido pelos espíritos, certamente tão sábios quanto tu, e qual 



O Grande Evangelho de João – Volume V

341

a razão de não se incomodarem com seus tutelados? Acaso não lhes 
interessava o grau de educação que receberam?

5. Nisto tudo se nota alguns contrassensos em tua afirmação, 
que de modo algum nela se podem enquadrar. Ou se trata duma 
unificação mais séria, dela dependendo o Bem e o mal por toda a 
Eternidade — o que ao espírito poderoso não pode ser indiferen-
te se sua alma, formada de sua inteligência e força ou provinda da 
matéria, se lhe torne idêntica ou um ser monstruoso — ou então se 
trata apenas duma simples brincadeira. Nesta hipótese temos razão, 
não obstante tua grande sabedoria, quando afirmamos ser tudo jo-
guete das forças da Natureza, e com a morte tudo tem seu fim, in-
dependentemente se espíritos imortais se venham ou não preocupar 
com a mesma.

6. Se porventura uma centelha divina me tiver projetado na 
vida sem querer tomar conhecimento de minha existência, de nada 
me serve e bem pode deixar-me em paz! Estou ansioso por ouvir tua 
resposta!”

7. Eis que Pedro Me diz: “Senhor, não saberia responder, por-
quanto meu latim se esgotou! Temo a maneira pela qual João se 
sairá!” Respondo: “Não te preocupes! Comigo e por Mim tudo 
corre bem!”

188.	NECESSÁRIA DIVERSIDADE DOS SERES E CONDIÇÕES 
NA TERRA

1. Prossegue João: “Meus caros amigos, se vossa noção fosse 
um pouco mais adiantada, o assunto seria esclarecido em poucas 
palavras. Assim não sendo, tenho previamente que fazer-vos nova 
revelação. Prevendo vossas três perguntas, porquanto nada podeis 
conjecturar que eu não soubesse, referi-me anteriormente à Cria-
ção material e fácil é apresentar-vos resposta definitiva; que te pare-
ce, Hiram?”

2. Diz este: “Enquadra-se bem à tua maneira de agir; todavia, 
não estipulei as questões acima para experimentar teu profundo sa-



Jacob Lorber

342

ber. Uma pergunta dando motivo a outra, desejava explanação certa 
em assunto tão sério, que somente tu poderás me proporcionar, sem 
querer contestar o conhecimento de teus colegas.”

3. Responde João: “Pois bem. Em tudo que vês existe enorme 
variação. Que me dirias caso as criaturas se assemelhassem como 
pardais, dificultando a distinguir-se o próprio sexo?” Diz Hiram: 
“Tal seria um estado insuportável!” Responde João: “Sim, também 
intolerável a mesma idade, força, voz, idioma e raciocínio instinti-
vo!” Aduz Hiram: “Realmente, seria um horror!”

4. Prossegue João: “Acaso a Terra seria tão aprazível destituída 
de montanhas ou sem variedade nas mesmas; se existisse apenas uma 
qualidade de árvores e ervas; não havendo mares, mas simples e pe-
quenos lagos, todos iguais e ao invés de rios caudalosos, pequeninos 
riachos, cursando em linha reta, e no Céu somente nuvens quadra-
das, cuja rota seria sempre a mesma?! Seria agradável se visses, no 
lugar de astros diversos, apenas sóis ou apenas luas, sem mudança 
de dia e noite?”

5. Exclama Hiram: “Peço-te parares com isto, pois o simples 
pensamento já me desespera! Somente a maior variabilidade propor-
ciona alegria e vida!”

6. Manifesta-se Aziona: “Hiram, não percebes o final desse 
questionário e como mordeste a isca?” Responde ele: “Sim, mais ou 
menos! Deixemos nosso amigo prosseguir em nosso benefício!”

7. Diz João: “Está bem, aceitando o terrível tédio proporcio-
nado pela monotonia das coisas da Terra, como podeis supor que 
espíritos perfeitos, na qualidade de inteligência mor, pudessem vi-
ver eternamente em plena ausência de variabilidade, tendo todos a 
mesma forma para todo o sempre?! Vedes quão restrita julgáveis a 
Própria Divindade e Seu Infinito Reino Espiritual?!

8. Lá existem incontáveis variações como aqui, do contrário ja-
mais um ser perfeito poderia sentir felicidade e alegria com as Ma-
ravilhas de Deus; portanto, não tem importância se um espírito não 
consegue finalizar sua tarefa aqui, pois a Eternidade lhe permitirá 
concluir o que deixou de fazer.



O Grande Evangelho de João – Volume V

343

9. Além disto, é a Terra escolhida por Deus a fim de que as 
criaturas de caracteres mais variados, que em nenhum outro corpo 
cósmico atingem tal grau, nela consigam a Filiação Divina!

10. Sendo tal fato conhecido de todos os espíritos originais e 
puros de todo Infinito, podeis imaginar ingressarem aqui muitos 
espíritos com almas extraídas de outros corpos cósmicos, para deixar 
fermentar uma alma estranha na matéria deste planeta. Algumas o 
conseguem na primeira tentativa, outras de modo algum! Se uma 
psique estranha num corpo terráqueo não conseguir desde início 
suportar o peso da matéria, será prontamente reconduzida pelo seu 
espírito de onde veio.

11. Muitas há que nem suportam o aspecto deste planeta mais 
estéril e triste; apresentam sentidos mal desenvolvidos e negligencia-
dos. Suportam a existência aqui por certo tempo e geralmente imi-
tam qualquer faculdade dos habitantes terráqueos, voltando à pátria 
após uma vida curta, porém de grande importância e com o maior 
proveito do esforço desprendido depois de alguns decênios e desco-
nhecidos de nós, conseguindo no Além o que almejavam de princí-
pio. Algumas perambulam por muitos outros planetas até se arrisca-
rem à Terra, movidas pelo próprio espírito. Várias almas derivam dos 
mundos solares; entre essas, algumas em breve se tornam perfeitas; 
outras são tomadas de grande ira acerca de tudo que aparece na Ter-
ra. Tornam-se indivíduos maus, roubam, assaltam e matam a valer. 
Não sentem simpatia para com os habitantes terráqueos e procuram 
prejudicá-los de qualquer forma. Dificilmente conseguem escapar à 
justa punição contra as leis aqui vigentes. Não raro voltam à pátria 
primitiva, onde também não levam vida fácil; pois o seu espírito co-
meça a empregar uma disciplina severa e dolorosa, que se prolonga 
à medida do orgulho, egoísmo e endurecimento do sentir da alma.

12. Acontece, às vezes, o mesmo aos habitantes terráqueos 
quando se deixam tentar pelas almas estranhas a praticarem mal-
dades. Tais entidades, infelizmente em grande número, são os ditos 
‘demônios’; seus espíritos no Além continuam seus verdugos até que 
melhorem em definitivo. Eis por que existe, nesta Terra, enorme va-



Jacob Lorber

344

riabilidade e situações tão singulares. Penso estardes mais orientados 
acerca das perguntas feitas, sendo capazes de pensar mais a fundo 
que comumente os habitantes da Terra.”

189.	A QUESTÃO MESSIÂNICA

1. Diz Hiram: “Está tudo bem e nada temos a objetar; acredi-
tamos no que dizes, embora nada saibamos dos inúmeros corpos 
estranhos no Espaço e seus habitantes misteriosos. Opino somente 
que ao menos algumas criaturas desta Terra deveriam ser informadas 
do Alto, a respeito de como agir contra entidades de tal ordem.”

2. Responde João: “Sempre as houve, em todas as épocas, e 
transmitiram tais noções às outras através de quadros corresponden-
tes, e no próprio Cântico de Salomon se encontram vários indí-
cios; mas os homens, isto é, suas almas, afundaram seus sentidos 
no mundo material, virando destarte as costas ao espírito no Além, 
motivo por que nada mais entendem de assuntos elevados e espiri-
tuais. Precisamente por isto vimos ao mundo, para soerguer as almas 
desleixadas por própria culpa e demonstrar-lhes o caminho justo à 
sua salvação eterna.

3. No futuro, isto tudo será transmitido a milhares pelo Espíri-
to Santo de Deus, de modo muito mais lúcido do que ora faço. Tão 
logo Ele Se espargir também sobre vós, conduzir-vos-á a todas as 
profundezas de Sua Sabedoria Divina, onde então aceitareis perfei-
tamente o que agora começais a crer. Até lá, acreditai e pesquisai nas 
Escrituras e em a Natureza; ambas testemunharão ser tal qual vos 
falei! Como já disse, a razão total ser-vos-á dada mais tarde. Tereis 
outras objeções?”

4. Responde Hiram: “Não, amigo nobre e sábio. Não existem 
dúvidas a respeito, apenas desejava fazer mais uma pergunta. Sou 
grego, todavia me informei de certos princípios do judaísmo que 
muito me divertiram, mormente a afirmação dum Messias, consi-
derado a Própria Divindade. Iria transferir a imortalidade a todos, 



O Grande Evangelho de João – Volume V

345

residir em Jerusalém, qual ser eternamente invencível, e de lá domi-
naria o mundo inteiro e o Espaço Infinito.

5. Em virtude de nossa mitologia, somos ridicularizados em 
toda parte, declarando-a o maior contrassenso; que dizer então dos 
judeus com seu Messias?! Jamais deparei tolice mais absurda nos 
países em que viajei! Explica-me, o que vem a ser tal confusão? Eis 
uma pretensão descabida por parte dos judeus ricos, dirigida contra 
gregos e romanos, na expectativa de nos enxotar do país com seu 
‘deus’! Que me dizes desta alusão judaica?”

6. Responde João: “Este caso não é tão absurdo como pensas e 
te toca mais de perto, não obstante seres grego. Da maneira que te 
foi relatado, não deixa de ser ridículo, e além disto não contém uma 
sílaba verdadeira. Aquilo que os judeus aguardam e mais tarde ainda 
aguardarão até o Fim do mundo já existe de há muito oculto de seus 
olhos e ouvidos; não para enxotar os pagãos, mas precisamente o 
contrário: os judeus serão expulsos e aos gentios será entregue para 
sempre o Verbo de Deus! Sobre este assunto falaremos mais tarde; 
agora trataremos da ceia e dum leito para nós, pois ficaremos ainda 
alguns dias.”

7. Dizem ambos, satisfeitos com tal assertiva: “Imediatamente 
trataremos disto!” Afastam-se alegres para tal fim, e Eu louvo a João 
pela persistência e paciência enorme que neles aplicou.

190.	JOÃO RECEIA A INTELIGÊNCIA DE HIRAM

1. Enquanto os dois pescadores e suas famílias nos preparam a 
ceia, Judas Iscariotes, entrementes mais tímido, indaga quem recon-
duziria o barco ao velho Marcus, uma vez que não mais necessitá-
vamos dele.

2. Digo Eu: “Preocupa-te com algo melhor do que tais ninha-
rias do mundo. Aquele que construiu o barco de modo milagroso 
saberá como devolvê-lo! Curioso, não te ser possível te preocupares 
com algo espiritual! Que te dá o mundo ou qual seria teu benefício 



Jacob Lorber

346

se ganhasses o mundo inteiro, prejudicando tua alma?! Quais seriam 
os meios ao teu dispor para libertares tua alma corrupta?

3. Vê esses pobres pescadores! São modestos e amáveis, não 
aguardam recompensa após a morte; entretanto, o mundo com seus 
tesouros efêmeros lhes são um horror, motivo por que se retiraram 
a este deserto abandonado. Pela primeira vez foi-lhes transmitido 
algo espiritual e prontamente se encheram de satisfação, muito em-
bora sejam apenas semipagãos; tu és judeu genuíno e igual a Mim 
pertences ao tronco de Judá — entretanto não te impressionas com 
assuntos espirituais! Dize-Me sinceramente, por que Me acompa-
nhas, de vila em vila?”

4. Responde Judas, embaraçado: “Pronto, já cometi grande 
erro, por ter mencionado o navio! De modo algum visei algo deso-
nesto! Perdoa-me se pequei por isto!”

5. Digo Eu: “Será preciso perdoar-te muita coisa! Vê lá que o 
mundo finalmente não se torne teu mestre!” Nisto, Thomaz faz 
menção de dirigir algumas observações a Judas; Eu, porém, o rete-
nho com o Olhar.

6. Aproxima-se João, Meu Amado, e diz: “Senhor, será que já 
conseguimos encaminhar esses amigos? Pois se continuarem como 
agora, pedir-Te-ia que Tu Mesmo os enfrentasses. Acontece eu ficar 
um pouco angustiado com receio de meu coração não registrar, de 
modo certo e rápido, o que me insuflas, e facilmente poderia incluir 
algo meu, onde ficaria em maus lençóis com intelectos tão perspica-
zes! Analisam cada palavra e gesto como a raposa sua presa!

7. Philopoldo de Caná, em Kis, era idêntico; entretanto, faci-
litava a discussão. Esses tornam o assunto mais complexo, em vir-
tude de sua argúcia e experiência inéditas. Mathael é também um 
espírito excepcional; mas numa polêmica idêntica, teria o que fazer! 
Por isto, Senhor, peço-Te assumires a controvérsia, caso voltem a 
novo ataque!”

8. Digo Eu: “Meu caro João, já não mais será preciso. Hiram 
apresentará algumas objeções quanto ao Messias, levando-te a cer-
to embaraço; nós dois, porém, levá-lo-emos ao justo caminho. Vai 



O Grande Evangelho de João – Volume V

347

agora fazer-lhes fogo na cabana; pois desde que nos deixaram, can-
sam-se em realizá-lo por meio de pedras e madeira!”

9. João se dirige à cabana dos pescadores e diz:. “Pelo que vejo, 
amigos, tendes dificuldade em fazer fogo; há algum tempo observo 
vossa choça sem descobrir fumaça; por isto, meu Amigo aconse-
lhou-me a vos ajudar!”

10. Respondem Hiram e Aziona: “Vens realmente na hora exa-
ta; as pedras já estão gastas e os paus ficaram úmidos. Eis a dificul-
dade, idêntica nos vizinhos.”

11. Diz João: “Deitai a lenha ao fogão, que o fogo se fará!” Os 
dois obedecem e Aziona acrescenta: “Só quero ver como farás isto!”

191.	O FOGO MILAGROSO DE JOÃO

1. Diz João: “Muito simples! Digo apenas: A lenha deve arder 
no fogão de todas as cabanas!, e como vedes, isto se dá neste ins-
tante!” Os dois amigos exclamam: “Isto só é possível a um deus! Já 
vimos alguns magos produzirem fogo pela fricção das mãos, mas 
nunca pelo simples pronunciamento dessa ordem! Certamente tens 
uma pólvora escondida, que se incendiou em cima da lenha. Consta 
que os antigos egípcios possuíam tal pólvora.”

2. Responde João: “Com tal recurso poderia se explicar o fenô-
meno de modo natural; eu, porém, tomei a liberdade de vos socorrer 
a todos, sem afastar-me daqui; portanto, não podemos cogitar dessa 
possibilidade!” Enquanto o discípulo se explica, acorrem os vizinhos, 
em parte assustados, em parte alegres, e contam o que sucedera. 
Aziona os acalma e aconselha voltarem à casa, pois já sabia do fato.

3. Em seguida diz Hiram: “Meus admiráveis amigos, irei rápido 
a casa para fazer minha refeição frugal; dentro em pouco, estarei 
de volta!”

4. Acrescenta João: “Podes ficar aqui, como hóspede de Azio-
na!” Obtempera ele: “Seria demasiada gentileza de vossa parte; te-
nho, no entanto, que tratar de acomodação, ao menos para um de 
vós, em virtude do espaço reduzido!”



Jacob Lorber

348

5. Diz João: “Não é preciso te incomodares; pois nosso navio, 
onde podemos pernoitar, está provido de tudo. Talvez, fiquemos, 
como de hábito, a noite toda ao ar livre, no grande gramado debaixo 
da árvore.”

6. Aduz Hiram: “Nesse caso, fico sem dúvida; existe nessa zona 
grande quantidade de serpentes, mosquitos e outros insetos, mor-
mente à noite, que muito nos molestam. As inúmeras cegonhas e 
grous, que deles se alimentam com fartura, pouca diferença fazem, 
pois eles aumentam dez vezes mais. Por isto não é agradável pernoi-
tar-se ao relento e aconselho-vos dormir a bordo.”

7. Diz João: “Não te incomodes, nada disto vos perturbará, nem 
hoje nem futuramente!” Juntando-se ao nosso grupo, João faz menção 
de contar-nos os acontecimentos. Eu o elogio, dizendo: “Correu tudo 
bem para essa gente. Agora tenho que vos transmitir outro assunto!”

192.	A CEIA MILAGROSA

1. (O Senhor): “Antes de meia-noite teremos que enfrentar uma 
verdadeira luta: trata-se de outro grupo de perseguidores, enviado de 
Jerusalém, porque Zinka não deu mais notícias — já sabeis a quem! 
Informado por alguns pescadores, que vos conhecem, termos entra-
do nesta baía, seus navios se dirigem para aqui. Terão certa dificul-
dade para tanto, mas finalmente o conseguirão. Entre eles estão dois 
arquifariseus e um escudeiro de Herodes. Nada conteis a estes pesca-
dores medrosos, porque ainda nos tomam por magos excepcionais.

2. Aqueles perseguidores persistem em Meu encalço, com ódio 
e volúpia, fato que não se deu com Zinka; por isto, tal empreendi-
mento lhes custará caro! O tratamento é diverso entre pessoas des-
viadas da Verdade, coagidas, e diabos perfeitos! Hoje, vereis em Mim 
um Juiz implacável, que para tal função não empregará amor! Ago-
ra, calma. Nosso hospedeiro vem trazendo a ceia bem preparada.”

3. Munido do cesto de provimentos, Aziona diz: “Amigos ex-
cepcionais, está tudo pronto! Faltam-nos somente o necessário con-
forto de bancos, mesas e luz, pois já está ficando escuro!”



O Grande Evangelho de João – Volume V

349

4. Digo Eu: “Não importa! Magos de nossa espécie nunca se 
veem embaraçados. Basta dizerem: Que venham mesas, bancos e 
iluminação! — vede, tudo se acha ao nosso dispor!”

5. No mesmo instante se vê uma longa mesa arrumada e rode-
ada de bons bancos; em cima da mesa está uma grande lâmpada de 
nafta, com luz tão clara a iluminar toda a redondeza. Aziona e Hi-
ram quase deixam cair o cesto, tamanho susto levam; controlam-se 
e depositam-no com cuidado sobre a mesa milagrosa.

6. Hiram fita ora a Mim ora a João, como quem diz: Queria sa-
ber qual dos dois é o mestre do grupo! Finalmente, exclama: “Se isto 
também é magia, seria paga em Alexandria com dez mil libras de 
ouro!” Judas não se contém e diz para si mesmo: “Ah, se eu soubesse 
fazer isto — nenhuma hora mais ficaria nesta terra tola, onde só se 
é constantemente perseguido!” Jacob lhe dá um sinal relembrando 
Minha Advertência, e ele se cala.

7. Aziona, entrementes, chama sua família para ver o milagre, e 
sua mulher diz: “Estes — não são magos! Devem ser deus, na certa!” 
Aduz ele: “Talvez tenhas razão, basta saber se os deuses do Olympo 
se satisfarão com os peixes!”

8. Diz ela, nascida em Athenas, portanto legítima pagã: “Meu 
amigo, isto é comum entre eles. Apreciam o máximo deslumbra-
mento nos Céus; na Terra, procuram somente as pessoas mais mo-
destas e se satisfazem com refeições simples!” Responde Aziona: 
“Está bem; vai agora arrumar o interior da cabana!”

193.	O NAVIO COM OS ESBIRROS

1. Com esta advertência, a mulher se dirige com as filhas à caba-
na a fim de fazer a arrumação, onde louva a enorme graça de Zeus. 
Observa, no entanto, que o país procurado pelos deuses só poderia 
aguardar guerra, fome, peste e inundações. Os filhos, porém, con-
testam: “Mas esses deuses são tão amáveis; amanhã pedir-lhes-emos 
que não determinem tais flagelos sobre nós.” Diz sua mãe: “Deixai 
isto por conta dos pais, que o entendem melhor.”



Jacob Lorber

350

2. Em seguida se faz silêncio dentro da cabana, onde tomamos 
a ceia com pão e vinho, muito elogiados por Hiram e Aziona. Após 
terminarmos, continuamos em palestra até uma hora antes da meia-
-noite, sem que houvesse indício de cansaço.

3. Mais tarde, Hiram se levanta, observa por algum tempo a 
baía e diz, preocupado: “Meus amigos, isto não me dá boa impres-
são; ameaça-nos grande perigo, pois vejo um navio escoltado por 
soldados e esbirros entrar na barra! Tu, amigo, que soubeste criar 
esta luz, apaga-a para perderem a direção, atracando durante a noite 
num banco de areia. Amanhã cedo serão abordados conveniente-
mente, caso nos procurem por motivos hostis!”

4. Digo Eu: “Deixa a luz, dentro em pouco terás provas de nos-
so poder! Primeiro têm de se aproximar; então lhes demonstrarei a 
‘força dos deuses’, usando vossa expressão!”

5. Hiram concorda; Aziona, porém, diz: “Caros amigos, in-
daguei de vós se não havia inimigo em vosso encalço, o que ne-
gastes. Caso nos tivésseis dado aviso prévio, teríamos evitado tal 
atrevimento!”

6. Digo Eu: “Sabia de antemão o que sucederia sem nossa cul-
pa; se vos tivesse avisado, teríeis ficado aflitos e despendido muito 
esforço para barrar a entrada do porto. Para que tais preparativos, 
se tenho Poder contra mais de cem mil desses navios?! Assim, a pre-
sa, inclusive o bom navio, cairão em vosso poder. Trazem grandes 
somas de suborno e, além disto, estão providos de fortuna para seu 
conforto e quantidade de riquezas que vos tirarão da miséria. Previ 
tudo isto, motivo por que nada vos disse.

7. Caso tivésseis conquistado o navio através da astúcia e força, 
em breve teríeis de enfrentar dez semelhantes a este e seríeis tratados 
como piratas. Nada disto ocorrerá. Eu Mesmo vos protegerei em Es-
pírito, embora ausente, para que nada de mal vos suceda! — Eis que 
vêm se aproximando junto com os dois pescadores delatores; prestai 
bem atenção aos acontecimentos!”

8. Diz Aziona: “Espero não trazerem armas de arremesso!” Digo 
Eu: “Não, só têm algumas lanças, espadas e correntes! Agora, silêncio!”



O Grande Evangelho de João – Volume V

351

194.	O DESTINO DOS MALFEITORES É CONSUMADO

1. Nesse instante se ouvem vozes ásperas a exclamarem com riso 
sardônico: “Viva, eis a trinca em bela iluminação! Desta vez não 
escapará!” Incontinenti dois arquifariseus, o castelão de Herodes e 
vários esbirros se dirigem com feições iradas à nossa mesa e dizem: 
“Segui-nos de boa vontade, caso não queirais ser levados à força para 
Jerusalém! À menor reação sereis acorrentados!”

2. Digo Eu: “Não podeis ter condescendência e considera-
ção, esperando ao menos até amanhã? Não fará diferença embar-
cardes hoje ou amanhã com inocentes, apenas para satisfazer vossa 
vingança!”

3. Gritam o castelão e os dois fariseus: “Não! Tem que ser agora 
mesmo! Levantai-vos e caminhai!”

4. Digo Eu com voz firme e perentória: “Bem, não existindo 
em vós a menor fagulha de compaixão, pois tornastes-vos verdadei-
ros demônios, o Meu Coração também não sente Misericórdia para 
convosco! Que se faça de acordo com vossos corações, índole e ações 
perversas!”

5. No mesmo instante, todos são tomados dum entorpecimen-
to e dores insuportáveis, que os levam a gemer e prometer tudo que 
Eu viesse a exigir, contanto que os livrasse de tal suplício, do contrá-
rio prefeririam morrer!

6. Acrescento: “Pedi-vos Graça e Misericórdia apenas até ama-
nhã e não fui atendido; por isto também não as encontrareis Co-
migo! A única atenuante que vos concedo consistirá no vosso estra-
çalhamento por animais ferozes dessas montanhas, levando a paga 
daquilo que fizestes a muitos inocentes!

7. Durante o infanticídio em Bethlehém fostes ainda jovens, 
porém os mais furiosos, porquanto já naquela ocasião calculastes Eu 
encontrar-Me no meio das vítimas! O Espírito de Jehovah, Que sem-
pre habitou em Mim com toda Força e Poder, soube evitá-lo. Após 
tal ação, praticastes inúmeras crueldades com a pobre Humanidade, 
para as quais o raciocínio humano ainda não achou classificação; 



Jacob Lorber

352

por isto, Eu Mesmo quis que aqui viésseis para, como demônios em 
figura humana, receberdes vossa paga de há muito merecida!”

8. Eles gritam ainda mais, pedem misericórdia, prometendo 
completa regeneração. Deveria Eu perdoar-lhes esta única vez. Seus 
gritos lancinantes se tornam mais fortes, a ponto de Aziona, Hiram 
e alguns discípulos começarem a interceder por eles.

9. Eu, no entanto, esclareço: “Se Eu os libertar apenas por dez 
segundos de seus justos sofrimentos, eles se atirarão sobre nós quais 
tigres para nos estraçalhar. Sei melhor do que vós como se trata an-
jos, criaturas e diabos perfeitos! Em verdade, para esses arquidemô-
nios que se infiltraram entre Meus filhos, Meu Coração não sente 
Misericórdia!” Como prossigam esbravejando, digo: “Dentro em 
pouco virão os que finalizarão vossos sofrimentos; vossas almas ne-
gras habitarão os dragões nos desertos mais escaldantes da África, 
por dez milhões de anos, enterrados na areia causticante! Amém!”

10. De todos os lados das montanhas ouve-se forte rugir, oca-
sionando grande pavor entre os habitantes da aldeia. Eu os acalmo 
e digo a Aziona: “Os dois pescadores, tentados pelo dinheiro, serão 
libertos dos padecimentos; prendei-os na cabana!”

11. Aziona assim faz; quando volta à nossa mesa, uma enorme 
caterva de tigres e ursos se atira sobre os malfeitores, agarrando-os 
com os dentes, levando-os rápidos montanha acima. Dentro em 
pouco cessam os gritos; pois os animais selvagens, que Eu havia im-
pelido do Ganges para tal fim, concluem ligeiros sua refeição para 
voltarem à pátria.

12. Dirigindo-Me a todos, digo: “Jamais este fato deve ser di-
vulgado entre estranhos; quem isto fizer sofrerá as consequências! 
Os denunciantes receberão amanhã sua tarefa e jamais incorrerão 
nesse erro.”

13. Eis que Hiram se anima a falar: “Agora sei quem entre vós 
é o Senhor, e confesso considerar-te Deus Verdadeiro! És a Bondade 
em Pessoa; tua ira, é o pior que existe no mundo material e espiri-
tual! Deveriam ter sido criminosos miseráveis, porquanto não lhes 
proporcionaste a menor misericórdia!”



O Grande Evangelho de João – Volume V

353

195.	HISTÓRIA DOS AGUAZIS

1. Digo Eu: “Atualmente, não existe coisa pior sobre a Terra! 
Há muitos homens maldosos e perversos que assim se tornaram pela 
educação. Nestes, não faltaram os melhores meios educativos, re-
cebendo ensino de tudo quanto é bom; souberam desde a infância 
simular de tal forma, a serem elogiados e ressaltados. Por esse meio, 
ainda jovens conseguiram empregos relevantes onde, em breve, abu-
saram de seu poder, tratando os semelhantes de modo inescrupu-
loso. Sua argúcia lhes ajudou em toda parte e assim conseguiram, 
mormente os três chefes, colegas entre si, postos mui elevados, po-
dendo, pois, dar maior vazão à volúpia satânica, realizando tudo que 
sua mente maldosa lhes insuflava.

2. Quantas meninas e meninos entre oito e doze anos foram 
por eles violentados sob martírios indizíveis; até morrerem, atirando 
seus cadáveres aos próprios cães! E caso os genitores se atrevessem à 
menor pesquisa — podiam estar certos de ter soado sua hora final! 
Os esbirros e servos daqueles chefes faziam o mesmo, senão pior. Se 
imaginares isto tudo e milhares de variedades na perversão, compre-
enderás Minha Ira.

3. Cientes ser Eu a Pessoa Indicada a poder denunciá-los pe-
rante os romanos, tudo fizeram a fim de Me prenderem; nada disto 
conseguindo, eles mesmos pretendiam levar a efeito a obra de des-
truição. Meu Espírito, porém, Me disse: Até aqui, e não mais além! 
Destarte receberam a paga de há muito merecida.

4. Juntai suas armas e correntes; poderão ser aproveitadas no 
uso caseiro e na pescaria. Debaixo da rocha, na floresta, encontrareis 
suas vestes e ossadas. Daqui a um mês, após as formigas terem feito 
sua tarefa, podeis ir para lá; achareis quantidade de preciosidades 
materiais, que em ocasião oportuna poderão ser vendidas a comer-
ciantes gregos. Não vos precipiteis por enquanto!

5. O navio contém quinhentas libras de ouro, prata e quantida-
de de outras riquezas; isto será vosso, inclusive o navio. Sede justos 
e desprendidos na partilha e auxiliai-vos em caso de necessidade. A 



Jacob Lorber

354

embarcação, que de certo modo encalhou, não tem dono e, pela lei 
romana ‘de quem vê primeiro se torna proprietário’, é vossa proprie-
dade. Estais satisfeitos?”

6. Respondem Hiram e Aziona: “Senhor e Mestre, com todo 
Poder, Sabedoria e Força do Espírito Perfeito do Ser Supremo! 
Como não estarmos satisfeitos, se compreendemos ser isto uma dá-
diva do Alto!”

196.	COBIÇA DE JUDAS. O BENEFÍCIO DO REPOUSO EM 
ESPREGUIÇADEIRAS

1. (Aziona e Hiram): “Nós dois cremos seres, antes de tudo, 
semideus e este jovem (João) também; os demais ainda não nos 
deram tais provas, mas devem ser algo parecido, porque perten-
cem a vós. Só aquele lá, com expressão carrancuda, tem aspecto 
fortemente humano, e por certo será apenas homem algo educa-
do; quando o navio se aproximava da margem, percebemos como 
escondeu sua algibeira na túnica, e deuses não necessitam desse 
detrito da Terra!”

2. Alguns discípulos quase desatam a rir, e Thomaz dá um forte 
tapa no ombro de Judas e diz: “Eis um golpe acertado! Com prazer 
teria feito uma advertência ao teu namoro com o navio. Pensei, po-
rém: Algum outro certamente fá-lo-á! E minha esperança não me 
traiu. Por que não permitiste que um urso prestativo te carregas-
se lá para cima?! Se ele te desprezasse como repasto, amanhã cedo 
poderias te apresentar como dono único de tudo! Agora — será 
mais difícil!

3. Já que garantiste tua parte, só te podemos louvar como bom 
economista! Apenas não poderás fazer uma pesquisa oculta como 
fizeste em Kis e nas tendas de Ouram, pois aqui não contarás com 
tais vantagens! Se fosse tu, de há muito me teria afastado de nosso 
convívio!”

4. Não sabendo que responder, Judas não reage, pois enchera-
-se de pavor de Mim, pelo castigo infligido aos malfeitores. Deita-



O Grande Evangelho de João – Volume V

355

-se na grama e adormece. Manifesta-se Hiram: “Agora me lembro 
— é o mesmo que vi em sonho, completamente enegrecido, en-
quanto Tu, Senhor e Mestre, eras o Iluminado! Dizei-me, porém, 
não sentis cansaço ou sono? Poderíamos trazer uma quantidade de 
esteiras etc.!”

5. Digo Eu: “Oh, não é preciso! Repousa-se muito bem nes-
ta mesa e nos bancos com bons encostos. Em relação à medicina, 
afirmo que as criaturas prolongariam a sua existência de um terço 
caso usassem espreguiçadeiras como aqui vês, ao invés de leitos! Em 
posição horizontal, a circulação sofre grande mudança entre dia e 
noite, provocando desde cedo impedimento e alterações no aparelho 
digestivo. Nesta posição, tudo permanecerá durante muitos anos no 
maior equilíbrio.

6. Abraham, Isaac e Jacob só dormiam em espreguiçadeiras, 
pois desconheciam leitos horizontais, alcançando, com moderação 
de vida, idade mui avançada em plena pujança psíquica; quando 
mais tarde as criaturas deixaram de considerá-lo, sua existência ficou 
reduzida a mais da metade.

7. O maior prejuízo do leito horizontal levam as pessoas grá-
vidas; primeiro, os fetos ficam atrofiados e fracos; segundo, a difi-
culdade e não raro a anomalia dos partos. Eis um esclarecimento 
higiênico, que trará seu benefício a quem o considerar.

8. Além disto, convém dormirdes no verão o mais possível ao ar 
livre, no que lucraríeis enormemente na saúde, ao invés de quartos e 
cabanas mal arejadas. Somente no inverno convém usar os recintos 
moderadamente aquecidos, mas limpos e secos. Quem viver deste 
modo e além disto for comedido na alimentação, não dará lucro a 
médicos e farmácias!”

9. Dizem os dois amigos: “Ó Senhor e Mestre da Vida verda-
deira e divina, nossa gratidão eterna por conselho tão salutar, que 
poremos em prática imediatamente.” Prossegue Hiram: “Poderia 
acrescentar: O Mestre de toda Vida saberá melhor o que seja útil 
aos seres viventes! Como nesta Terra devem ter existido criaturas 
primitivas, seria interessante saber-se como viveram.”



Jacob Lorber

356

197.	OS PRIMEIROS HOMENS SOBRE A TERRA

1. Digo Eu: “Meus caros amigos, dotados de muitas noções e 
ciências — será difícil responder de modo compreensível. Primeiro, 
por ser nosso planeta tão antigo; segundo, por não haver número 
para vossa compreensão, a fim de terdes uma ideia de sua existência.

2. Criaturas semelhantes a nós existem somente há pouco mais 
de quatro mil anos. As primeiras se dividiam em duas classes, devido 
à sua ação: os filhos de Deus, porquanto coração e alma O reconhe-
ciam e permaneciam fiéis a Ele; e os filhos do mundo, devido ao seu 
esquecimento da Divindade, servindo unicamente à matéria, fato 
comum hoje em dia. Construíram cidades e templos pagãos; seu 
deus foi, como hoje, o dinheiro. Sua vida era idêntica à da época 
atual e apenas curta.

3. Outra coisa se dava com os filhos de Deus. Habitavam so-
mente as montanhas, e mui raro se dirigiam aos vales, vivendo sim-
ples e naturalmente. Não havia cidades, lugarejos, aldeias e casas, 
mas apenas enormes e limpos gramados, rodeados de árvores. Frente 
a estas, faziam de terra uma espécie de bancos, cobertos de musgo em 
direção dos troncos, proporcionando encosto e leito para dia e noite.

4. Seu alimento consistia de frutos bons e maduros, raízes sa-
borosas e leite. Através de inspiração aprenderam, com o tempo, 
a confeccionar vários apetrechos caseiros, de ferro e outros metais; 
dedicavam-se à lavoura, preparavam a farinha de trigo, o pão e ou-
tras coisas mais, tudo sem pompa, pois a finalidade lhes satisfazia 
inteiramente, e deste modo viveram cerca de dois mil anos na maior 
simplicidade, alcançando idade avançada.

5. Somente quando, pouco a pouco, se deixaram seduzir pela 
ostentação e beleza dos filhos do mundo foram por eles subjuga-
dos como castigo, tornando-se escravos, com exceção dum pequeno 
grupo que, até Noé e até mais tarde, continuou fiel a Deus. A partir 
daí, tudo se modificou. Seu físico ficou reduzido e mais fraco, e sua 
existência raramente atingia cem anos, enquanto na era remota, às 
vezes alcançavam perto de mil anos.



O Grande Evangelho de João – Volume V

357

6. Como sabeis, os primeiros habitantes da Terra, muito ma-
terialistas, foram afogados pelo Dilúvio, que de tal forma cobriu a 
maior parte habitada e elevou as ondas formidáveis, provocadas pe-
las tempestades e borrascas, acima dos cumes das montanhas. Deste 
modo, aniquilaram toda vida naquelas regiões, com exceção de Noé, 
sua família e os animais acolhidos em sua arca. Com ele iniciou-se 
nova era na Terra. Tendes com isto um quadro resumido, mas fiel, 
de seus primeiros habitantes, donde podereis concluir ser bom e útil 
o Meu Conselho quanto ao repouso em espreguiçadeiras.” (Relato 
extenso existe em “A Criação de Deus”, primeira obra transmitida 
por Jehovah a Jacob Lorber).

7. Diz Hiram: “Mestre da Vida e Senhor dos homens! Se a Ter-
ra for tão antiga, quais foram as criaturas antes de nosso Gênero 
Humano? Não é possível ter ela existido deserta e vazia, isto é, sem 
finalidade, girando em torno do Sol até a vinda do primeiro ho-
mem. Por certo é atrevimento meu perguntar-te tais coisas; mas vejo 
que tu e aquele jovem possuís certa onisciência, perdoando minha 
insistência curiosa.”

198.	OS SERES PRIMITIVOS DA TERRA

1. Digo Eu: “Podes perguntar à vontade, pois as respostas con-
terão a Verdade interna e incontestável. Presta atenção no que vou 
te dizer! Antes dos primeiros homens verdadeiros, houve seres — 
como também em inúmeros outros planetas idênticos — de forma 
semelhante à nossa. Houve muitas épocas terráqueas onde uma ge-
ração findava, surgindo outra, aos poucos, algo mais perfeita.

2. Muito antes de tais gerações se revezarem, o que geralmente 
acontecia de sete mil em sete mil anos, posteriormente de quatorze 
em quatorze mil anos, foi a Terra coberta de vegetais nas regiões 
secas e, em seguida, habitada pouco a pouco por animais de sangue 
quente, pequenos e grandes. O reino dos invertebrados e trilobitas já 
existia muito antes da era vegetal, bem como o dos inúmeros insetos, 
da mosca e suas variações incontáveis, até as espécies primitivas dos 



Jacob Lorber

358

pássaros que hoje não mais existem. A mosca, o primeiro ser vivo 
em todos os planetas, é a mesma daquela era e o será para sempre.

3. Só quando a Terra se tornou mais rica em húmus e revolvi-
da por seguidas erupções vulcânicas, colossais, que levantavam o solo 
duro debaixo d’água, surgiram as extensas cordilheiras. Quando — 
através de outras tempestades e maremotos, que determinaram maior 
espaço seco e probabilidades mais sólidas na vegetação a seres dotados 
de maior perfeição e inteligência — aí então surgiram criaturas na 
vida individual, através do Espírito Sábio, Eterno e Onipotente de 
Deus. Daí em diante se revezavam, como foi demonstrado, em eras 
incontáveis, sendo que uma geração mais perfeita expulsava a anterior.

4. Neste local que ora pisamos, elevando-se à altura de vinte ho-
mens acima do nível deste pequeno mar, as águas o inundaram por 
milhões de vezes. Em seguida, surgia sempre o solo seco, embora de 
forma diversa; antes de decorrerem seis mil anos, ficará novamente 
submerso para, em outros nove a dez mil anos, achar-se outra vez 
seco, tal qual o vemos. Isto se dará na Terra até que ela, ou seja, sua 
matéria, tenha ingressado no espírito.”

5. Conjectura Hiram: “Mas que acontecerá com as criaturas 
numa outra inundação colossal? Afogar-se-ão todas?”

6. Respondo: “De modo algum: tais enchentes periódicas se 
dão vagarosamente, dando tempo a procurarem as partes mais para 
o Sul, onde o mar proporcionará zonas secas pela vazante, atirando 
suas águas mais para o Norte. E isso se repetirá ora atingindo o Nor-
te ora o Sul. Assim, ninguém corre perigo, porque Meu Espírito os 
insuflará a tomarem as medidas necessárias. Compreendes?”

7. Diz Hiram: “Tenho uma leve ideia; para chegar-se a uma 
compreensão exata de condições naturais jamais imaginadas em re-
lação ao Cosmos e sua ordem, preciso é um intelecto mais educado 
que o meu! Creio tudo que dizes; pois Aziona me confirmou que teu 
espírito se acha unido ao poder e penetra o conhecimento pleno do 
Espírito Divino — o que tampouco posso conceber, mas o acredito 
pelas provas que nos facultaste. Talvez ainda virá uma época onde 
nossa compreensão seja mais apurada.”



O Grande Evangelho de João – Volume V

359

199.	DIVERSIDADE DOS MUNDOS

1. Manifesta-se Aziona: “Sábio — incompreensível e inédito; 
acaso existem no Espaço Infinito outros mundos habitados por cria-
turas com a mesma incumbência que nós?”

2. Respondo: “Amigo, analisa o teu corpo e descobrirás quan-
tidade de órgãos diversos. Poderiam ter todos a mesma finalidade?! 
O cérebro e o estômago, olhos e ouvidos, pés e mãos, nariz e boca?! 
Muito embora o corpo humano consista de inúmeras partículas, ar-
tisticamente reunidas, não haverá duas, juntas e idênticas, formando 
o mesmo órgão, de igual consistência e finalidade.

3. Tomemos dois nervos isolados: recebem o mesmo alimento 
e são animados pelo idêntico fluido de vida, e sua tarefa consiste 
em conservar e fazer crescer dois cabelos. Poderia se afirmar terem 
tais simples nervos a mesma semelhança, porque são de origem e 
efeito idêntico. Mas não! Assemelham-se tampouco como homem 
e mulher; razão pela qual seu organismo interno é completamen-
te diverso.

4. Conjecturas o seguinte: Neste caso, devem dois nervos mas-
culinos e dois femininos terem a mesma forma. Afirmo-te: Nem 
tanto quanto pensas. Se assim fosse, deveriam todos os cabelos sur-
gir no mesmo ponto, ou um nervo masculino não produziria um 
fio tão logo não estivesse na mesma linha dos demais. Poderia até 
acontecer que a tendência assimiladora, necessária e condicionada 
pela Natureza, se tornasse mais forte dentro dos nervos capilares, ul-
trapassando a ordem. Qual seria o efeito? Poderias em breve contar 
os teus cabelos!

5. Conquanto seja tal fenômeno involuntário, deriva das ten-
dências desordenadas duma alma sensual e materialista. A inclina-
ção assimiladora é necessária à procriação e conservação, manifes-
tada pela Natureza; no excesso para cima ou para baixo da medida 
prescrita, ela se torna destruidora.

6. Suponhamos não haver o menor estímulo tentador entre os 
sexos de animais e irracionais — e a procriação da vida teria chegado 



Jacob Lorber

360

a um término. A completa ausência da atração seria evidentemente a 
morte da vida natural. De modo idêntico, é o excesso de tal estímulo 
a destruição da mesma e da vida psíquica.

7. A vista, por exemplo, tem a tendência assimiladora pela luz; 
se não for mantida dentro dos limites, começando a criatura a olhar 
constantemente o Sol, ela ficará cega, pelo excesso proporcionado. 
O mesmo acontece com todos os sentidos.

8. O recíproco estímulo de assimilação só pode ser mantido 
num justo equilíbrio através de leis dadas à psique livre, pelas quais 
poderá organizar, de passo firme, sua vida natural. Claro é que tais 
leis só poderão ser dadas de modo benéfico por Aquele Que criou 
Céus, espíritos, Sol, estrelas, Lua e Terra com tudo que nela existe. 
Isto sempre foi feito por parte do Criador; houve, porém, poucos 
que consideraram tais leis a rigor. Os que assim agiram colheram as 
bênçãos temporárias e eternas; os preguiçosos, descrentes e menos-
prezadores só registraram o contrário para si e para os outros.

9. Desta explicação se evidencia que no Universo Infinito não 
existe um corpo que tivesse a mesma finalidade da Terra, isto é, a 
mais elevada, e para tanto, idêntica organização interna e externa.”

200.	DIFERENÇA DAS CRIATURAS DA TERRA E DOS 
OUTROS MUNDOS

1. (O Senhor): “Em todo Cosmos encontrarás criaturas mais ou 
menos parecidas com as daqui, bem como animais e plantas; estes, 
de modo algum com tanta variabilidade, pois lá só existem poucas 
espécies. Os homens não vivem livremente, mas dentro duma or-
dem imposta, agindo antes pelo conhecimento instintivo, do que 
através das experiências!

2. Nos extensos corpos solares existe em seus anéis e planícies 
tudo correspondente nos seus planetas e manifesta-se também gran-
de saber entre as criaturas dotadas do dom da palavra; mas tudo 
isto é algo instintivo e dadivoso, sem se basear na conquista duma 
atividade livre.



O Grande Evangelho de João – Volume V

361

3. Por isto lá não há mérito, assim como aqui não há mereci-
mento de uma abelha construir a artística colmeia, colhendo para 
tanto o material das flores; ela se apresenta a qualquer pesquisador 
antes o instrumento duma inteligência espiritual do Além, do que 
um ser dotado de livre vontade. O mesmo se dá com as criaturas em 
todos os outros mundos, se bem que sua forma externa, às vezes, seja 
incomparavelmente mais linda e nobre que a daqui.

4. Todavia, é o conhecimento instintivo dos habitantes de ou-
tros planetas superior ao dos irracionais da Terra, porquanto pos-
suem um recôndito de vida onde sentem uma espécie de livre noção, 
pela qual reconhecem um Espírito Divino e Lhe dedicam devoção, 
correspondente à individualidade do planeta que habitam.

5. A maioria dos irracionais terráqueos tem mais ou menos 
uma espécie de faculdade psíquica que lhes indica a liberdade de sua 
alma, razão por que pode ser domesticada e aproveitada em certos 
serviços — mas não pode ser comparada à alma dos habitantes de 
outros mundos. Julgo ter respondido tua pergunta à altura de tua 
compreensão. Estarás bem informado?”

201.	PESQUISANDO SATURNO

1. Diz Hiram: “Estamos bem orientados, porquanto te acredi-
tamos, palavra por palavra! Dando impressão de ser tudo possível, 
certamente serias capaz de nos proporcionar a análise dum outro 
mundo — ao menos a Aziona e a mim, para em seguida darmos 
testemunho aos outros.”

2. Respondo: “Nada mais fácil, conquanto não seja possível 
com a visão física; por isto, unirei os olhos de vosso espírito aos de 
vossa alma e do corpo. Naquela direção vedes uma estrela bem gran-
de e de luz forte — é o planeta Saturno. Fixai nele vossos olhos, e o 
vereis aumentar rapidamente, até que tereis a impressão de estardes 
em cima dele. Chegando tal momento, podereis relatar o que vedes.”

3. Os dois amigos começam a fixar a estrela, que aumenta de 
modo rápido. Dentro em pouco divisam seu anel e várias de suas 



Jacob Lorber

362

luas. Não demoram elas a crescer ao tamanho da Lua terráquea, 
enquanto o planeta se apresenta numa grandeza e majestade res-
peitável. Sua grande admiração ultrapassa os limites, expressando-se 
de viva voz.

4. Achando-se mais próximos da primeira lua, entretanto a mais 
afastada do planeta, Hiram exclama: “Que mundo enorme — mas 
estéril! Apresenta criaturas, flora e fauna; mas tudo atrofiado, e as 
pessoas não transpiram inteligência, nem beleza. Os irracionais são 
escassos e de aspecto curioso; a flora, muito monótona e sem viço. 
Realmente, não me agrada!

5. Eis que surge outro mundo — menos aprazível, e mais outro! 
Este seria apreciado por Diógenes! O quarto, idem! Eis o quinto, 
tudo em escala menor; a parte habitável, no entanto, mais atraente 
que a dos outros. As criaturas diminutas pulam quais macacos e 
nada se vê de habitação. Os animais e plantas são raros. Aí já vêm o 
sexto e o sétimo pequenino mundo. Que monotonia!

6. Epa! Agora surge um colosso, parece não ter fim! (Trata-se do 
anel externo). Dá a impressão de continuar sempre em linha reta. 
Que encanto! Vastas cordilheiras se estendem; vê-se uma quantidade 
de lagos e rios, e as criaturas e plantas se assemelham com as nossas. 
Mas não parece haver sombra de cultivo. As pessoas esquisitas e gi-
gantescas parecem desconhecer alegria. Não se veem casas e muito 
menos, cidades.

7. Eis outro monstro dum mundo; dá impressão de estar um 
dentro do outro — sem contudo haver grande diferença entre eles. 
Eis outro quase parecido. Quantos haverá ao todo? Neste último os 
pequeninos seres são quais fantasmas — e o mundo é estéril e sem 
lavoura. Deus nos livre vivermos lá!

8. Eis outra amostra, sem vestígio de vida. Mas, agora, surge 
um que impõe respeito!” Tais exclamações perduram durante meia 
hora; em seguida faço os dois voltarem ao estado normal, conservan-
do-lhes a memória completa em sua alma e cérebro, e pergunto-lhes 
se apreciaram a visita a Saturno.



O Grande Evangelho de João – Volume V

363

202.	A VINDA DO MESSIAS

1. E Hiram responde: “Ó Senhor, pleno de Onipotência e Sa-
bedoria! Foi algo inédito! Pois o último mundo, isto é, o do centro, 
estava cheio de milagres grandiosos, apenas o tamanho de seus habi-
tantes era tão colossal, que nos sentíamos quais camundongos perto 
dum elefante. Na mesma proporção era todo o resto, mormente nas 
alturas, enquanto nos vales o cultivo se assemelhava ao nosso. Des-
crever tudo que vimos, cem anos não seriam suficientes.

2. Agora também compreendemos ser nossa Terra a única des-
tinada a abrigar criaturas verdadeiras, semelhantes a Deus, e seres tu 
compenetrado do Espírito Divino, do contrário não poderias nos 
apresentar Saturno para nossa análise. Senhor e Mestre — conhecer 
quem tudo isto criou seria muito mais do que continuarmos donos 
daquela visão milagrosa, facultando-nos a visão de todos os inúme-
ros astros!

3. Por isto pedimos a ti e a este jovem proporcionar-nos o co-
nhecimento do Criador do mundo material e espiritual, para termos 
uma noção Dele; além disto, devemos saber como nos portarmos 
para merecer a Graça de Sua Filiação. Somos homens conscienciosos 
e de vontade irredutível; o que aceitarmos e defendermos jamais será 
abalado, mesmo por outros conceitos.”

4. Digo Eu: “Chegamos finalmente ao ponto que Me trouxe 
junto de vós; ireis conhecer o Criador de todos os Milagres, não 
só ligeiramente, mas de modo completo, bem como Sua Vontade 
facilmente cumprida, porquanto apenas pelo cumprimento pleno 
da Mesma todas as criaturas se tornam filhos de Deus, dotados com 
os dons da Sabedoria e Força do Ser Supremo. — Há pouco venti-
lou-se a questão do Messias judeu; desejava ouvir vossa opinião livre 
e desembaraçada.”

5. Após ter refletido alguns instantes, Hiram diz: “Li tudo a res-
peito em livros judaicos; apresentavam cunho tão peculiar e cheio de 
quadros místicos, que nada compreendi. Oportunamente procurei 



Jacob Lorber

364

informar-me com judeus cultos, e logo me convenci não saberem 
mais do que eu.

6. De certa forma é cada povo desta Terra mais ou menos au-
tocriador de sua religião, hábitos e costumes, excetuando-se algu-
mas revelações do Alto, e isto parece ocorrer com os judeus. Nove 
décimos dum povo passa miséria e talvez o resto poderá afirmar ser 
a vida suportável, com exceção da morte. Por isto, só resta vivificar 
de qualquer forma sua fé, consolando-o com esperanças surgidas da 
fantasia, com o Elysium no Além, ou talvez com um Salvador idên-
tico à Divindade. Nesta esperança, as gerações vêm e vão, sem algo 
conseguirem de definitivo. Não critico a questão em si; mas, a meu 
ver, não pode ser da forma que imaginam as criaturas.”

203.	CONCEITO DE HIRAM QUANTO AO MESSIAS

1. (Hiram): “Um verdadeiro Messias Mundial seria o único 
meio pelo qual os homens conseguiriam o conhecimento próprio 
e, em seguida, de Deus, como base sábia, onipotente e amorosa de 
todo Ser, facultando tal noção à posteridade. O prejuízo do mundo 
consiste não ser possível se conservar puro um ensinamento no de-
correr de quinhentos anos, porque surgem inúmeras variações ela-
boradas pelo sacerdócio, que em absoluto quer trabalhar, mas dou-
trinar e dominar apenas, levando vida fácil. Os exemplos da História 
falam por si da maneira pela qual essa casta conserva uma religião. 
Por isto opino, sem pretensão, que um homem como tu e também 
este jovem (João) bem poderia ser o Messias, porquanto tendes a 
necessária sabedoria e o poder subsequente.

2. Tal empreendimento exigiria grandes preparativos; primeiro, 
o aniquilamento das criaturas perversas; segundo, extinção total de 
todos os templos, escolas, casas de oração, sacerdotes e doutrinadores. 
Não poderia subsistir a menor sombra do atual estado de cultura. Só 
poderiam permanecer homens como vós e vossos discípulos, sendo a 
maior incumbência a conservação e o prosseguimento de vossa dou-
trina. Qualquer outro meio de reparo e remendo não surtiria efeito.



O Grande Evangelho de João – Volume V

365

3. Por certo haverá alguns grupos que aceitarão e assimilarão 
por algum tempo vossos ensinamentos; mas, em breve, déspotas en-
raivecidos os atacarão — como vimos há pouco acontecer convos-
co — ou as comunidades apresentarão novos doutrinadores, onde 
surgirão os sacerdotes atuais.

4. Antes de tudo, necessário é, na aceitação benéfica de vossa 
doutrina, uma completa transformação da índole humana e a re-
núncia de vantagens materiais. Jamais deveriam os homens estender 
suas necessidades além dos instrumentos agrícolas; mas como isto 
seria possível no atual estado de cultura? Quem desistiria de seus 
inúmeros interesses mundanos?

5. Se teus ensinamentos puramente divinos forem semeados em 
tal lodo material, estou ansioso por ver a quantidade de joio que daí 
germinará. Se possuíssemos país próprio, afastado do mundo e de 
seu contágio, seria possível mantê-los inalterados por muito tempo.

6. Eis meu parecer a respeito do Messias. Posso ter caído em 
erro. Mas tuas próprias palavras afirmando ser somente possível 
cada criatura alcançar sua perfeição através da ação individual ínte-
gra e irrepreensível conduta em sua vida psíquica, de fato só necessi-
ta dum Messias igual a ti, isto é, pleno do conhecimento verdadeiro 
em todas as fases da vida. Todo resto é fantasia e isento de verdade, 
qual roseira cheia de espinhos e flores, porém sem frutos.”

204.	MESSIAS E SALVAÇÃO

1. Digo Eu: “No todo, concordo com tua explanação; somente 
tua exigência quanto à fundação, divulgação e conservação de tal 
Doutrina é um pouco drástica, embora contenha algo de aceitável.

2. No tocante à extinção dos homens e de suas obras, tal fato 
já ocorreu em época de Noé, excluindo poucos; Moysés descreve o 
acontecimento, conquanto simbolicamente, onde qualquer sábio e 
entendido na arte da interpretação encontrará a ocorrência históri-
ca. Como era a Humanidade um século mais tarde, não obstante 
originar-se do sábio e beato Noé?!



Jacob Lorber

366

3. Em tempos de Abraham foram arrasadas Sodoma, Gomorra 
e as dez cidades adjacentes, através de fogo e enxofre vindos do Céu, 
em virtude de seus vícios horripilantes — de sorte a não deixarem 
vestígios. Naquele local vê-se hoje o Mar Morto, inabitável pelos 
peixes e os próprios pássaros evitam sobrevoá-lo.

4. Em época de Moysés o pervertido Egito foi durante anos 
assolado pelas sete pragas, destruindo dois terços entre homens e 
irracionais; todos os israelitas que alguns séculos antes, como irmãos 
de José, para lá emigraram em grande miséria, padecendo toda sorte 
de opressão e perseguição por parte do Faraó, foram, como os me-
lhores trabalhadores desse reino, de lá afastados, de sorte que todo 
país caiu na maior pobreza e anarquia. Pouco a pouco ergueu-se de 
novo, tornou-se rico, forte e poderoso, razão por que foi novamente 
castigado por guerras, fome e peste. Faze tuas observações e verás ser 
hoje igual aos outros.

5. Por aí compreenderás não ser tão benéfico o extermínio 
da Humanidade pervertida; pois a perversão dum homem como 
também do Gênero total não se origina, como pensas, tanto em 
sua inclinação maldosa, mas na tentação de sua alma, necessária 
à vida, e na vontade fraca em querer se movimentar nos cami-
nhos da luz.

6. Como inatividade e calma muito agradem à psique, ela pro-
cura ajudantes e empregados que trabalhem ou ao menos lhe aju-
dem. Deste modo se torna abastada, rica, poderosa e começa a im-
por e emitir ordens em seu próprio benefício. Assim, ela em breve 
se torna delicada, sem vontade para o trabalho, dando motivo à per-
versão dos hábitos de povos inteiros, que deste modo são afastados 
do espírito para a matéria.

7. É, portanto, a preguiça ou a crescente tendência à inércia 
o início de todos os pecados, e tal tendência da alma humana é 
precisamente aquele espírito maldoso que a Escritura denomina de 
‘satanás’. Nisto se baseia também o pecado original, do qual todas 
as criaturas padecem, podendo somente libertar-lhes o Verdadeiro 
Messias, Vindo dos Céus, cheio de Vida e mais sublime atividade.



O Grande Evangelho de João – Volume V

367

8. Todos os sábios desta Terra sabiam existir um pecado origi-
nal, sem conseguirem descobrir no que consiste e como combatê-lo. 
Eis a tarefa do Messias: libertar para sempre e através do ensino e 
ação as criaturas desse mal, cujo fruto é a morte da alma.

9. A salvação será apenas verdadeira e eficiente se a criatura apli-
car estrita e fielmente os recursos demonstrados — do contrário, 
será a mesma pessoa maldosa após a Vinda do Messias; Ele, vindo 
dos Céus, a ninguém libertará de seu pecado mortal, a não ser que 
tenha vivido tal qual prescreve Sua Doutrina, e ninguém aguarde 
certo fato milagroso para tal fim.

10. Se bem que operará grandes Milagres para dar testemunho 
de Si, eles não serão de benefício especial à alma propriamente, mas 
apenas servirão para despertar a fé e estimular a psique à atividade, 
dentro da Doutrina.

11. É o Messias Semelhante a um mordomo bom e rico, que 
prepara uma grande ceia; envia seus servos e empregados a todas as 
aldeias, estradas, ruas e ruelas, fazendo convidar a todos para dela 
compartilharem. Sua Voz será ouvida pelos pobres e ricos, simples e 
importantes, fracos e fortes, incapazes e poderosos. Todos que vie-
rem serão saciados; os outros não serão coagidos! Se vierem ou não, 
pouca diferença fará ao mordomo; mas a bênção da grande ceia só 
receberão os que aceitarem o convite.

12. A Grande Ceia será precisamente a Doutrina do Messias. 
Quem ouvi-la e aplicá-la será um justo participante da mesma, re-
cebendo a bênção plena; quem ouvi-la sem praticá-la será idêntico a 
alguém frente a u’a mesa bem-posta, mas que não prova seus pratos, 
tampouco se preocupa se for convidado ou não. Eis o Messias como 
é e será para sempre! Que Me dizes?”

205.	EXPLICAÇÃO DO PROBLEMA MESSIÂNICO

1. Diz Hiram: “Defendes a minha tese; pois a Humanidade tem 
que ser instruída na Verdade plena e estimulada à ação rigorosa, para 
se libertar do grande mal de herança chamado ‘ócio’ e de seus sub-



Jacob Lorber

368

sequentes derivativos físicos e psíquicos. Para tal fim não haveria 
pessoa mais indicada que Tu, pois conheces o mal desde sua origem. 
Posso estar errado, mas julgo que outro Messias qualquer não seria 
capaz de apresentar ensinos diferentes, porque sabes de todas as situ-
ações e ‘porquês’ no mundo e, além disto, Te obedecem as forças da 
Natureza, os espíritos e elementos variados. A nosso ver sois Tu e este 
jovem verdadeiros Messias. Se isto não satisfizer aos demais habitan-
tes do orbe, poderão importar um outro da Índia, Pérsia ou Egito!

2. Quanto à Tua Doutrina como princípio de vida, de alma e 
corpo desta Terra, creio tê-la compreendido em suas bases: Amar a 
Deus, isto é, a Ti, levando-me ao sentimento verdadeiro e desinte-
ressado do próximo sem exceção de classe — é a pedra fundamental 
onde se parece equilibrar todo sistema de vida. Partindo deste prin-
cípio e agindo com todas as energias disponíveis, o homem em breve 
terá alcançado a libertação do vício principal. Falei certo ou não?”

3. Digo Eu: “Sabia que haverias de encontrar teu equilíbrio es-
piritual; pois um verdadeiro sábio é, para o homem ignorante, um 
verdadeiro Messias, isto é, Mediador (Messias) entre a pura razão 
e a sabedoria divinamente espiritual. A razão, portanto, encontra 
somente pelo Messias ingresso à Sabedoria Divina, unindo-se a ela.

4. Quanto mais sábio o Mediador, tanto melhores resultados 
obterá com seus alunos; e caso esses caminharem constantemente 
na trilha do espírito, permanecerão na luz, conquistando a vida da 
mesma. Nela não mais haverá morte, porque a vida da luz espiritual 
é a Verdade eterna, imutável e indestrutível, pois dois mais dois se-
rão quatro para sempre.

5. O mesmo acontece às verdades espiritualmente divinas, provin-
das do Céu: são eternas e, de certo modo, a própria vida, porque sem 
vida não seriam verdades; uma alma inteiramente integrada em tais 
verdades jamais será atingida pela morte, pois tem como luz e verdade a 
própria vida dentro de si, como efeito natural dum mediador genuíno.

6. Por tal motivo, caro Hiram, tens razão considerando-Me um 
justo Mediador e Salvador. Na Escritura, porém, consta ser o Me-
diador Prometido filho do Altíssimo! Neste caso, um simples filho 



O Grande Evangelho de João – Volume V

369

da Terra não seria suficiente para justo e grande Mediador entre a 
Humanidade perdida e o Espírito do Ser Supremo! Teria na certa 
uma faculdade divina, oculta dentro de Si, manifestando-se quando 
necessário; qual é tua opinião?”

206.	HIRAM DÁ TESTEMUNHO DE JESUS

1. Diz Hiram: “Acaso isto não se dá Contigo?! Quem como Tu 
é dotado de todos os predicados divinos não pode ser destituído da 
Natureza divina, portanto é um Filho Verdadeiro do Altíssimo. O 
Ser Supremo deve sentir a máxima alegria com tal Filho, que por 
este regozijo estará em estreita união com Ele.

2. Deus, o Espírito Onipotente, Pleno da mais profunda Sa-
bedoria, só Se pode alegrar com Aquele que Lhe é Semelhante no 
máximo grau. Isto se dá Contigo, a ponto de seres em espírito Ele 
Mesmo! Assim sendo, também podes ser o Mediador de todos os 
povos, não obstante nos teres procurado neste reduto oculto, como 
se fôssemos as únicas criaturas da Terra, cuja elevação espiritual fora 
Teu Único empenho.

3. Deste modo, Senhor e Mestre, expus meu parecer quanto 
ao Messias em geral, particularmente e no que diz respeito à Tua 
Pessoa, e Aziona concorda comigo.

4. Como pagão de nascença, sei da religião judaica somente 
aquilo que ouvi por parte de Aziona e outros judeus. Seu assunto 
mor gira em torno dum Messias em virtude da opressão romana, e 
compreende-se imaginarem-no sob quadros ridículos. Mas não será 
preciso a vinda do Messias por causa dos romanos, de certo modo 
protetores dos pobres, de quem os templários de há muito teriam 
sugado a última gota de sangue.

5. Precisamente por tal motivo é necessário um Salvador de Tua 
Espécie, como Protetor dos oprimidos. Até aqui falei, Senhor e Mes-
tre; pedimos que nos dirijas também algumas palavras!”

6. Respondo: “Confesso não ter muito assunto, porquanto 
vós ambos assimilais tudo do ponto de vista certo, impedindo-Me 



Jacob Lorber

370

prosseguir em explanações. Realmente, não encontrei raciocínio tão 
claro em toda Israel! Sou, em Verdade, Aquele por vós descoberto. 
Por ora somente vós encontrastes a salvação de vossa vida; existem, 
porém, muitos neste lugarejo. Como ireis agir? Não podeis transmi-
tir a Verdade de modo abrupto, para não prejudicar o livre arbítrio 
alheio; por que via iniciareis?”

7. Diz Aziona: “A questão é realmente crítica, por serem aquelas 
pessoas mais cínicas que nós. Mas com o tempo virá solução. Na 
questão de fé, acho ser mais fácil tratar-se com pessoas inteligentes 
do que com as de crença fácil, que aceitam de pronto qualquer con-
ceito sem poderem analisar o problema. Nossos conterrâneos não 
compram ‘gato por lebre’, mas examinam a mercadoria à luz do 
Sol; quando conseguirem formar opinião favorável, aceitam-na por 
qualquer preço. Assim, cremos chegar a um bom termo com nos-
sos amigos.

8. A aurora já começa a se manifestar e dentro em breve haverá 
grande movimento na barra, pois aqui é preciso começar-se a pesca 
antes do Sol; durante o dia não vale a pena empregar-se grande es-
forço. Os vizinhos já preparam os apetrechos de pescaria, portanto 
também temos de nos aviar, a fim de conseguirmos o necessário para 
o almoço. Como durante a noite fomos agraciados com tanta coisa 
maravilhosa para nossa alma, é nosso dever tratarmos da refeição 
como efeito duma atividade dobrada.”

9. Digo Eu: “Deixai esta preocupação; não faltarão os peixes in-
dispensáveis. Querendo fazer alguma coisa, recolhei lanças, espadas 
e correntes espalhadas pelo terreno e guardai-as; em seguida, esvaziai 
o navio de seus tesouros. Ele poderá ser aproveitado para pescaria 
em alto mar. Trazei-Me os dois pescadores, a fim de que recebam 
orientação acerca de sua futura conduta.”



O Grande Evangelho de João – Volume V

371

207.	APRESAMENTO DO NAVIO. CURIOSIDADE DOS 
HABITANTES

1. Hiram e Aziona levam os denunciadores junto do Senhor e, 
em seguida, acordam seus familiares que, muito admirados com a 
grande presa recolhida, fazem várias conjecturas. Os dois amigos, 
porém, dizem: “Agora trata-se de trabalhar; a explicação virá depois!”

2. Todos põem mãos à obra e, dentro em pouco, concluem a 
tarefa. — A seguir levam os apetrechos de pesca a bordo e os filhos 
já crescidos de Aziona e Hiram se entregam ao ofício, conseguindo 
em breve grande número de peixes de qualidade, quase enchendo os 
depósitos d’água.

3. Entrementes, falo de modo incisivo aos denunciadores no 
sentido de jamais, mesmo por todos os tesouros do mundo, prati-
carem a menor denúncia contra alguém. Apontando-lhes um barco 
velho, porém aproveitável de Aziona, mando que se afastem; não 
deveriam contar de onde vinham e o destino do grande navio. Seus 
primitivos donos não mais viviam, e os novos o conquistaram legal-
mente com toda carga.

4. Ambos Me agradecem e prometem tudo fazer até o fim da 
vida, e embarcam rapidamente. Levam várias horas para chegarem 
à casa, onde são mal recebidos pelas mulheres por não trazerem di-
nheiro. Assim tiveram que pescar durante uma semana para equili-
brar o prejuízo. Embora fossem importunados com muitas indaga-
ções quanto à sua ausência — eles nada deixam transparecer.

5. Após terem tudo organizado, Hiram e Aziona Me agradecem 
pela presa valiosa e indagam quanto ao almoço. Eu lhes digo: “Tra-
zei o que tiverdes: peixes, pescados hoje cedo, pão e vinho; mas que 
seja suficiente para poderdes convidar os vizinhos. Durante a refei-
ção abordaremos vários assuntos importantes. Dar-vos-ei orientação 
como converterdes os outros, facilitando-vos a tarefa. Enquanto tra-
tardes de tudo, descansarei uma hora com Meus discípulos.”

6. Em seguida, os dois amigos vão à cozinha e determinam o 
que Eu pedira, para depois se dirigirem aos vizinhos ainda ocupados 



Jacob Lorber

372

com a pesca. Admirados e alegres pelo convite, manifestam igual-
mente sua estupefação pela pesca abundante, que os livrará do tra-
balho pelo espaço dum mês, podendo assim consertar suas cabanas.

7. Diz Aziona: “Isto será tanto mais fácil porque arranjamos du-
rante a noite, enquanto dormistes, uma quantidade de instrumentos 
de carpintaria.”

8. Os outros então perguntam o que havia sucedido de madru-
gada, pois ouviram, mesmo dormindo, gritos e choro. Também ti-
veram a impressão de ter havido forte iluminação. Alguns se haviam 
levantado para ver o que se passava — mas os montes de pedregulho 
entre as cabanas não lhes permitiram descobrir o motivo da gritaria. 
Por isto se mantiveram calmos, vigiando seus lares e filhos, pensan-
do como de costume: O dia nos trará explicações!

9. Concorda Hiram: “Realmente, irmãos! Esta noite foi inédita! 
Durante a refeição sabereis o motivo. Aprontai-vos, que falta pouco 
para servi-la!”

10. Adianta-se um vizinho, dizendo: “E os gregos e judeus que 
chegaram ontem de navio — foram embora? Foi o barulho provo-
cado por eles?”

11. Responde Hiram: “Deixa isto para mais tarde! Aqueles es-
trangeiros são nossa felicidade, criaturas de caráter nobre e elevado; 
compartilharão do almoço e talvez fiquem alguns dias. São de certo 
modo quais deuses perfeitos, mui sábios e senhores sobre todas as 
forças da Natureza. Não precisais temê-los; são muito bons e simpá-
ticos, fazendo apenas o Bem ao próximo.”

208.	PREPARATIVOS PARA A REFEIÇÃO

1. De pronto todos se encaminham em nossa direção. Encon-
trando-nos ainda dormindo na frente da cabana de Aziona, um de-
les diz: “Ah — estão dormindo; nesse caso poderemos voltar à casa 
para determinarmos o trabalho do dia!”

2. Diz Aziona: “Ora, deixa estar; o pessoal saberá o que fa-
zer. Meus amigos disto se incumbirão, assim como ontem cui-



O Grande Evangelho de João – Volume V

373

daram de todas as cabanas para que tivessem fogo no fogão e sal 
suficiente!”

3. “O que?”, diz um vizinho, “os estrangeiros teriam feito isto?! 
Ah, devem ser magos excepcionais! Certamente nos conheceram du-
rante nossas viagens e aqui vieram para socorrer-nos, após se terem 
inteirado em Cesareia a nosso respeito.”

4. Diz Aziona: “Bem sabem de todas as nossas ações, sem nunca 
nos terem visto, e além disto não são feiticeiros conforme também 
pensei no início. No decorrer do dia chegareis a saber o que real-
mente são. O Mestre é algo inédito desde que existe o mundo. Por 
enquanto é só; irei à cozinha para ver em que pé está o almoço.” Em 
lá chegando, ele encontra seu pessoal atarefado no preparo dos pra-
tos, o fogo arde alegremente e todas as grelhas, panelas e frigideiras 
estão ocupadas com peixes, aos quais se havia tirado as espinhas, à 
moda oriental. Temperos aromáticos não faltam e a despensa está 
cheia de pão, inclusive vários jarros e outras tantas vasilhas, como 
presa do navio, estão repletos do melhor vinho. Aziona tão satisfeito 
está que exclama: “Rendo-Te todo louvor e honra, Senhor, pois isto 
tudo é unicamente Tua Bondade e Poder!” Ouvindo isto, sua mulher 
pergunta a quem ele se refere, pois se julgavam livres e sem patrão.

5. Responde Aziona: “És mulher, portanto ignorante e só 
entendes de preparar peixes. Quem nos proveu de tudo? Nosso 
Senhor e maior Benfeitor! Nada mais perguntes e vai trabalhar!” 
Ela se cala, sabendo que em tais ocasiões não conviria insistir; no 
entanto, a expressão “senhor” não lhe sai do coração, dando mo-
tivo a reflexões.

209.	AZIONA E HIRAM EM PALESTRA COM OS VIZINHOS

1. Neste meio tempo, Aziona se junta aos vizinhos, acomodados 
na relva. Hiram pergunta se tudo está pronto e se conviria despertar-
-nos para o desjejum. E Aziona responde: “Creio ser isto desnecessá-
rio com esses homens, pois seu espírito sempre alerta jamais dorme e 
sabe de tudo que acontece, portanto estará informado da hora exata.”



Jacob Lorber

374

2. Fala o outro: “Tens razão; são mais vigilantes no sono do que 
nós acordados! Por isto esperemos!”

3. Opina um vizinho: “Hiram, achas que ouvem e veem no 
sono o que se passa a seu redor?”

4. Responde ele: “Não só isto, mas tudo que acontece no mun-
do, no Infinito, o que se deu há Eternidades e o que sucederá daqui 
a outras tantas!”

5. Diz o vizinho: “Amigo, não teria o excessivo calor do Sol 
atacado o teu cérebro?! Tuas palavras são tão confusas que todos nós 
começamos a ter pena de ti! Quem entre os mortais poderia ter uma 
ideia do Espaço Infinito e da Eternidade?! Esses homens tampouco 
quanto nós — e muito menos dormindo!

6. Se realmente existe um Ser Supremo inteiramente orienta-
do em tais problemas — eis uma pergunta que sábio algum pode-
ria responder. Muito se discutiu a respeito na Escola Superior de 
Athenas que frequentei, mas sempre sem o menor resultado. No 
final das controvérsias chegava-se à conclusão ser o maior triunfo 
dum sábio confessar que nada sabe, não chegando ao primeiro 
grau do templo onde a deusa da sabedoria guarda seus tesouros 
sob sete véus. Deixemos isto; os amigos começam a despertar 
e não convém encontrar-nos em discussão sobre problema do 
impossível!”

7. Diz Hiram: “És grego enraizado e julgas ter sido meu cérebro 
avariado pelo Sol; mas te enganas! Espero que dentro de duas horas 
venhas a mudar de pensamentos. Só te será possível formares uma 
ideia dessas pessoas quando tiveres com elas privado. Não sou uma 
vara ao vento, tampouco nosso chefe Aziona; entretanto, mudamos 
completamente, renunciando a Diógenes. Por certo acontecerá o 
mesmo contigo e outros mais. Eis que Se levanta o Mestre, e convém 
saber se deseja tomar algo.”

8. Respondo: “Espera até que o Sol surja no horizonte!” Os dis-
cípulos também se erguem e alguns vão à praia para se lavarem; Eu 
não o faço e Aziona pergunta se desejo água para tal fim.



O Grande Evangelho de João – Volume V

375

9. Digo Eu: “Amigo, toda essa água veio por Mim; acaso deve-
ria lavar-Me com ela? A fim de evitar aborrecimentos, podes trazer-
-Me um jarro com água da fonte!” Aziona se apressa por encontrar 
um cântaro vazio, mas em vão; todos estão cheios de vinho!

10. Encabulado, volta junto de Mim, expondo-Me seu em-
baraço. E Eu lhe digo: “Ora, nesse caso, lavar-Me-ei com vinho; 
traze-Me qualquer recipiente.” Aziona obedece e Eu Me lavo com 
vinho, cujo especial aroma toca as narinas dos hóspedes, e alguns 
dizem: “Nem os patrícios de Roma vivem deste modo, pois nunca 
vimos alguém banhar-se em vinho, se bem que em óleos aromáticos 
e águas perfumadas!”

11. Quando devolvo o jarro a Aziona, ele está novamente cheio, 
embora tivesse dado impressão Eu ter gasto até a última gota. Ele 
chama a atenção dos vizinhos, que quedam perplexos.

210.	EPIPHÂNIO, O FILÓSOFO

1. O vizinho que havia trocado palavras com Hiram acerca do 
Infinito e Eternidade, e se chama Epiphânio, lhe diz: “Eis uma peci-
nha genuinamente persa! Só não compreendo onde Aziona foi bus-
car vinho e cântaro tão preciosos!”

2. Diz Hiram: “Ora, tudo isto são milagres da Vontade Daquele 
que acaba de Se lavar com o vinho! Não ouviste Sua resposta a Azio-
na, quando este Lhe perguntou se desejava água?”

3. Responde Epiphânio: “Sim, ouvi a resposta, que aliás teve 
bem o timbre dum mago. Entendem eles apresentar-se quais cria-
dores dos elementos e andam num nimbo divino. Tu mesmo viste 
em Memphis com que empáfia os magos davam seu espetáculo. No 
fim, quase nos deixaram tontos e com inclinação de adorá-los. Aqui 
apenas me intriga o vinho. De onde Aziona o conseguiu?”

4. Fala Hiram: “Não me deixaste terminar. Justamente este Ho-
mem disse a Aziona: Toda água de Céus e Terra provém de Mim; 
como poderia servir-Me dela? O vinho foi por Ele criado através da 



Jacob Lorber

376

Vontade, primeiro pela água e depois do próprio ar, porquanto o 
jarro estava vazio. Que me dizes a isto?”

5. Retruca Epiphânio: “Bem, é realmente extraordinário! Cer-
tos hindus têm poder incomum em vontade e olhar, de sorte a do-
minarem animais ferozes, como também dirigem ventos, nuvens e 
raios. Ignoro se conseguem transformar água em vinho; sei que a 
transformam em sangue, e a chuva em rãs e serpentes. Deixemos tais 
conjecturas, pois aí vem Aziona com a refeição!”

6. Todos se agrupam ao redor da mesa e, a Meu Pedido, co-
meçam a se servir com prazer. Os peixes são logo comidos para dar 
lugar a pão e vinho. Ao saborearem sua boa qualidade, alegram-se e 
Epiphânio diz: “Começo a crer haver aqui certo mistério, pois nun-
ca provei algo idêntico! Que vinho infinitamente bom!”

7. Respondo: “Fazes bem por repetir a expressão ‘infinito’, pois 
há pouco havias acusado Hiram andar ele com as funções cerebrais 
alteradas quando afirmou ser Meu Poder de Vontade uma Força que 
penetra o Infinito, quanto ao Espaço e Eternidade, na matéria; reu-
nir Eu toda Força, Luz e Vida, e tudo que preenche Espaço, material 
e espiritualmente, surgiu de Mim. Que pensas disto? Que entendes 
de Infinito, Eternidade, Espaço, Tempo, Força, Luz e Vida?

8. Quando, Meu amigo, se diz a alguém andar de cérebro quei-
mado pelo Sol, apenas porque se refere às capacidades inerentes a 
um homem excepcional, é preciso se tenha noções ainda melhores a 
respeito. Por isto, explica-Me o que pensas de conceitos tais!”

9. Com esta pergunta Epiphânio encabula; no entanto, diz: 
“Bom Mestre, fazer uma definição clara quanto àqueles termos é 
impossível a um mortal, pois evidencia-se a verdade ninguém ser 
capaz de dar o que não possui.

10. Como poderia o homem limitado conceber o Infinito? Poderá 
com o pensamento penetrar em todas as direções do Espaço Infinito; 
mas ele continuará, comparado ao total, no mesmo ponto que, à vista 
daquele, nada representa. Do mesmo modo, ninguém poderá medir 
o tempo para trás ou para frente, em virtude da limitação do seu ser.



O Grande Evangelho de João – Volume V

377

11. De espaço e tempo limitados, bem se pode discorrer, por 
lhes sermos semelhantes. O mesmo se dá na compreensão da Força, 
Luz e Vida. Se bem que o homem possua tudo isto, jamais foi pos-
sível a um sábio fazer uma definição exata a respeito; muito menos 
eu, que longe estou de ser sábio! Eis minha resposta, bom Mestre; 
ser-te-íamos mui gratos caso te fosse possível resolver tal problema.”

211.	O HOMEM COMO SER INDESTRUTÍVEL

1. Digo Eu: “Pois bem, vou tentá-lo; por isto, prestai bem aten-
ção! Tua afirmação redunda em não ser possível ao limitado conce-
ber o ilimitado. Entretanto, afirmo-te conter cada criatura fatores 
infinitos e eternos — assim como o Espaço que a envolve por toda 
Eternidade — e isto em cada fibra de seu corpo, muito mais na alma 
e especialmente no espírito.

2. Imagina a divisão, que atinge o Infinito, da menor partícula 
de teu corpo. Onde terá um fim? Calcula a capacidade procriadora 
de homens, irracionais e plantas?

3. Acaso já descobriste o limite que uma alma lúcida pode al-
cançar pela elevação?! Ela já possuindo um campo de pensamentos 
infinitos — que dizermos do espírito eterno e divino dentro dela, 
que nada mais é que força, luz e vida?!

4. Justamente este espírito cria e ordena tudo no homem; a 
alma é qual corpo substancial, assim como o físico é o receptáculo 
da alma, até que nele tenha alcançado alguma consistência. Che-
gado a tal ponto, ela se projeta mais e mais no espírito, portanto à 
própria vida; esta vida é em si uma verdadeira força, uma luz real, 
criando por si o Espaço, as formas e sua duração, e o tempo, tor-
nando-os independentes. Como surgiram da vida plena de Infinito 
e Eternidade, comportam ambos dentro de si, para todos os tempos.

5. Por isto, ninguém poderá afirmar ser, como criatura, uma 
entidade limitada. Em todas as suas diminutas partículas ela contém 
Infinito e Eternidade, podendo portanto compreendê-los.



Jacob Lorber

378

6. Quem julga ser sua existência restrita engana-se muito. Nada 
no homem é perecível, muito embora seu corpo se transforme den-
tro da Lei, como acontece à matéria telúrica, por ser sua finalidade 
futura baseada no poder da pura vida, ingressando para sempre no 
Espírito Eterno.

7. Ainda mesmo se transformando, as inúmeras partes da ma-
téria e do corpo humano não deixarão de existir, mas permanecerão 
eternamente numa forma espiritual, portanto mais elevada. Quem 
de vós poderia afirmar ter morrido criança, só porque não se lembra, 
como ancião, da época do berço?!

8. Tendes aqui um grão de trigo. Deitai-o na terra! Ele apo-
drecerá, desaparecendo sua atual forma; da decomposição, porém, 
surgirá uma haste, em cuja ponta se formará uma espiga, contendo 
cem grãos. Quem poderia perceber tal força no grão, mas que existe 
forçosamente, do contrário não poderia produzir uma espiga com 
tantos grãos da mesma espécie?!

9. Também deitaremos na terra esses cem grãos, que produzi-
rão no total dez mil grãos. E vede, os dez mil grãos, as cem espigas, 
tinham que existir espiritualmente dentro da semente original, que 
se achava naquela que da Mão de Deus caiu no sulco fértil, pois do 
contrário não seria possível uma reprodução. Tendes aí novamente 
uma prova do Infinito e da Eternidade, existentes no simples trigo.

10. Conjecturais neste momento: Bem, isto acontece com uma 
semente deitada na terra; mas que fim leva aquela transformada 
em trigo, sendo ingerida como pão? Digo-vos: Terá destino mais 
favorável, por ser transferida numa vida mais perfeita, onde poderá 
multiplicar-se como parte integrante duma existência mais elevada, 
em inúmeras ideias, formas e projeções de vida. Somente a casca é 
expelida do corpo, tornando-se adubo mais puro da terra, onde se 
forma o espírito germinativo nos diversos grãos, atraindo a imor-
talidade. O que ocorre à palha e casca dos vegetais se repete com o 
corpo humano, numa forma mais sublimada.

11. Assim sendo, o homem não contém algo de perecível e li-
mitado, mas elementos transformáveis quando atingem certa finali-



O Grande Evangelho de João – Volume V

379

dade espiritual; portanto, é bem possível ele conceber Infinito, Eter-
nidade, Espaço, Tempo, Força, Luz e Vida, por tudo isto nele existir.

12. Depende naturalmente do ensino, como luz da alma. Fal-
tando este, como ocorre na maioria das criaturas, há carência de 
tudo; a alma vê e compreende, sem esta inspiração, muito menos 
aquilo que tem dentro de si do que um cego, porque tudo que o 
rodeia é noite. Agora dize-Me, Epiphânio, se te foi possível assi-
milar Minha Exposição. Fala sem receio, que em seguida te direi 
se consigo penetrar com Meu Espírito o Espaço e a Eternidade 
Infinitos!”

212.	DÚVIDAS DE EPIPHÂNIO

1. Diz Epiphânio: “Bom Mestre, tua explicação tem para mim 
o efeito dum raio! No momento, o caminho e a zona se aclaram; 
quando se prossegue, a escuridão é tanto mais forte. Sinto algum 
vislumbre e concluo por tuas palavras seres exímio naturalista e 
antropólogo.

2. A teu ver, o homem contém Infinito e Eternidade; se, com 
o melhor ensino, conseguir assimilar todos esses conceitos abstra-
tos — eis outra questão. Não pretendo afirmar a impossibilidade a 
um espírito mui lúcido, pois os talentos são diversos, mas ninguém 
contestará não ser fácil se equilibrar nessas noções.

3. Pode o homem estudar e compreender muita coisa; adquirir, 
porém, uma noção clara acerca de conceitos cujos estudos levariam 
eternidades, pessoa alguma poderá esperar. A vida é curta e será pro-
blemático o estudo da Eternidade.

4. Falaste algo duma centelha divina dentro da alma, e esta, 
localizada no corpo; sendo ela criadora do homem, equilibra-se no 
Eterno e Infinito, penetrando tudo com sua luz e vida. Isto soa mui 
profundo e místico, tal qual falavam todos os teósofos, sábios, sa-
cerdotes e magos — mas não importa no caso. A questão é como 
conseguir entrar em contato consciente e ativo com o espírito, para 
se apresentar qual homem espiritualmente perfeito, tudo compreen-



Jacob Lorber

380

dendo e assimilando pelo poder de sua vontade original, tornando-
-se senhor e mestre sobre toda Natureza!

5. Quem puder responder a tal questão dentro da verdade e de 
uso prático para a vida será alvo de meu respeito. Não deve bombar-
dear-me com frases místicas, imprestáveis ao homem, levando a Hu-
manidade ao obscurecimento intelectual em vez de para o Alto. Por 
que teriam tido Platon e Sócrates tão poucos seguidores práticos?

6. Foram místicos que não compreendiam a si mesmos, mui-
to menos podiam ser entendidos por outrem! Diógenes e Epicúrio 
falavam dentro do raciocínio claro, razão por que tiveram muitos 
adeptos dum sistema que nada de agradável apresentava ao homem, 
finalizando sua vida com a morte.

7. Epicúrio foi rico e recomendava o bem-estar, porque a mor-
te findava tudo. Vendo que tais conceitos só podiam satisfazer aos 
abastados, Diógenes procurou inventar algo prático, aconselhando 
a máxima renúncia e redução das necessidades, conseguindo muitos 
prosélitos, porque cada homem podia se equilibrar em suas ideias 
claras sem a menor mística.

8. Onde se encontra a grande Verdade da Vida, que às vezes 
apresenta momentos que nos levam a indagar: Seria isto tudo apenas 
jogo do acaso? Poderia a causa, como princípio produtor e ordena-
dor, ser mais tola que suas obras, ou poderia uma força plenamente 
morta e cega formar um ser consciente e de pensamentos livres?

9. Os místicos apresentam um Deus Onipotente e Sábio — e 
milhões indagam: Onde está? Como é? Tais perguntas jamais rece-
bem respostas. Lançando mão da poesia, os homens criam quanti-
dade de deuses, grandes e pequenos, e as pessoas indolentes nisto 
acreditam, sofrendo morte dupla, pois se tornam física e moralmen-
te ociosas, portanto inertes.

10. O verdadeiro sábio deve apresentar-se com a Verdade, demons-
trando aos homens a base fundamental e a finalidade de sua vida, e deste 
modo construirá um monumento eterno nos corações oprimidos; pois 
a criatura verdadeira sempre aceitará a pura Verdade de mãos abertas.



O Grande Evangelho de João – Volume V

381

11. Tu, caro amigo, pareces ser doutrinador de verdade e pro-
vido das faculdades necessárias; responde-me às perguntas que até 
hoje ninguém soube explicar, que proporcionarás um bálsamo ao 
nosso coração!”

213.	A NECESSIDADE DA FÉ VERDADEIRA

1. Digo Eu: “Prezado amigo, se já não tivesse a esse respeito 
dado esclarecimentos completos a Aziona e Hiram, satisfazer-te-ia 
de pronto. Assim, poderão eles elucidar-te e basta viverdes de acor-
do, que vosso espírito vos revelará o que necessitais saber no mo-
mento preciso. Contudo, não deveis dispensar a fé, pois sem ela a 
dificuldade de chegardes à meta seria maior.

2. A verdadeira fé consiste, antes de mais nada, em a criatura 
abrir-se com outra, experimentada e sincera, aceitando o que lhe 
disser como Verdade plena, muito embora não assimile, de momen-
to, as suas profundezas.

3. Quem, por exemplo, quiser aprender matemática terá que 
acreditar em tudo no início; só pouco a pouco, quando tiver pene-
trado no valor dos números, começará a compreender um problema 
após outro.

4. O mesmo se dá aqui! Se um homem sincero te tiver relatado 
algo de suas experiências, só poderás no começo acreditá-lo; mas, 
em seguida, empregarás tua fé na maneira demonstrada e por esta 
atividade farás tuas próprias experiências, que jamais te poderiam ser 
demonstradas através de explicações mais concludentes.

5. Alguém poderia dar-se ao grande trabalho de te descrever 
a cidade de Roma com todas as minúcias, sem que isto te propor-
cionasse uma ideia real da mesma. Se deste créditos às palavras de 
outrem, elas despertam em ti o forte desejo de ver tal metrópole, 
empenhando todo zelo para tal fim. Dentro em pouco se apresenta 
a oportunidade, vais até lá, admirando suas magníficas construções 
— todavia, bem diversas de tua imaginação!



Jacob Lorber

382

6. A crença na descrição de Roma acaso te prejudicou durante 
a verdadeira viagem? De modo algum! Pois sem ela jamais terias 
tido o desejo de visitá-la; e caso lá chegasses sem conhecimento pré-
vio, terias perambulado qual cego, sem arriscar-te a fazer perguntas, 
tratando de deixá-la quanto antes, de medo e tédio. Se não tivesses 
acreditado na descrição, não terias tido fé alguma; além disto, uma 
fé fraca não é em nada melhor que nenhuma fé, porque não anima 
a uma ação verdadeira.

7. Por aí vês não ser possível dispensar-se a fé — ao menos no 
início — ao se ouvir Minha Doutrina. Pode-se analisar as doutri-
nas e suas bases, mas para tanto é preciso que se as tenha aceito 
como verdades de elevado valor, baseadas na autoridade do dou-
trinador, até mesmo sem compreensão imediata; pois esta só surge 
pelo cumprimento daquilo que a doutrina impõe. Caso o efeito não 
se apresente, poderás declarar: A doutrina deve ser sem base ou as 
condições estipuladas não foram cumpridas por mim na íntegra! Eis 
chegado o momento duma explicação por parte do Mestre, a fim de 
saber se o fiel cumprimento dos princípios da nova doutrina ainda 
não surtiu efeito com outrem.

8. Se outros o conseguiram, com exceção de tua pessoa, a cul-
pa estará contigo e conviria recuperares as perdas para alcançares o 
teu vizinho. Se, porém, pela mais rigorosa consideração dos deveres 
impostos, ninguém teve algum êxito, estaria em tempo de virar as 
costas à falsa doutrina.”

214.	CRENDICE E SUPERSTIÇÃO

1. (O Senhor): “Ao lado da fé indispensável e verdadeira existe, 
infelizmente, a crendice pela qual certas pessoas ociosas e de men-
talidade preguiçosa aceitam como verdadeiro tudo que alguém lhes 
relata numa brincadeira ou, mais frequentemente, por simples ego-
ísmo. Tais crentes perfazem, no momento, a maioria na Terra! Nada 
se consegue com eles, porquanto não dão importância ao efeito de 
sua crença; apenas acreditam com certa admiração, fazendo externa-



O Grande Evangelho de João – Volume V

383

mente o que lhes é obrigado fazer, sem alteração em seu íntimo. São 
por demais ociosos, desconhecem o rigor da vida, podendo ser com-
parados às efêmeras, que esvoaçam à luz do sol apenas para serem 
devoradas mais rapidamente pelas andorinhas. Acerca de tais heróis 
da crendice não perderemos tempo.

2. Além disto, superstição e crendice são semelhantes; divergem 
apenas no fato da superstição nascer da crendice como manifestação 
do medo. As incontáveis consequências prejudiciais derivantes da 
superstição são bem visíveis em todo o orbe, pois os milhares de 
templos pagãos foram construídos pela superstição, com sacrifícios, 
às vezes, enormes.

3. Chegou, porém, o momento de sua destruição, acarretando 
muito trabalho; os trabalhadores competentes e corajosos, entretan-
to, são poucos. Tenho um vasto campo de trabalho diante de Mim, 
e convoco cooperadores para tal fim. Seríeis aproveitáveis, caso co-
nhecêsseis os justos caminhos, pois deveis estar informados intei-
ramente em Minha Doutrina de Vida. Uma vez integrados, vossa 
cooperação será de utilidade, em virtude de vossas experiências no 
mundo. Podereis estar certos de que o mérito aqui, e mormente no 
Além, não será pequeno. Que Me dizes, Epiphânio, a esta Minha 
Proposta inesperada?”

4. Responde ele: “Hum, por que não? Uma vez compenetrado 
duma verdade, serei um professor sem pagamento, apenas pela causa 
em si, e não temo morrer de fome. Muito embora as pessoas de hoje 
sejam mui pervertidas, vivendo no pior egoísmo, não são de todo 
avessas a um ensinamento; sempre que recebem um bom doutrina-
dor ouvem seus ensinos, e quando pressentem algo mais elevado e 
verdadeiro, renunciam ao amor próprio, tornando-se generosas.

5. Nesse caso, não pode faltar um pequeno grau de crendice, 
do contrário seria difícil a doutrinação. Ao professor cabe não deixar 
seus alunos parados na mesma, mas trabalhar com eles, guiando-os, 
até que tenham penetrado as bases de sua doutrina. Alcançado o 
êxito, terá ele proporcionado a maior caridade ao próximo e pode 
estar certo de ser este muito grato.



Jacob Lorber

384

6. Quantos benefícios desfrutam falsos doutrinadores por parte 
das pessoas supersticiosas, porquanto eles alegam entender alguma 
coisa e, deste modo, encontram grande número de ouvintes a se 
desafiarem em destacar-se com grandes donativos. Quanto mais 
fá-lo-ão com um doutrinador quando lhes demonstrar os maiores 
segredos da vida, teórica e praticamente. Desde já me prontifico 
para tanto; naturalmente, tenho de saber de antemão do que se trata 
na realidade. Em que, amigo e mestre, consiste tua nova doutrina?”

215.	A MISSÃO DO SENHOR. RECEIO DE EPIPHÂNIO QUANTO 
À COMPREENSÃO HUMANA ACERCA DE SUA DOUTRINA

1. Digo Eu: “Em poucas palavras Minha Doutrina se resume na 
demonstração da origem do homem, sua constituição e destino que 
alcançará dentro da Verdade plena e evidente. Os próprios sábios da 
Grécia afirmaram: A noção mais difícil, importante e elevada reside 
no perfeito conhecimento próprio! Eis Meu Caso; pois sem este co-
nhecimento, é impossível se conhecer o Ser Supremo como Base de 
todo Ser e Vida!

2. Quem não alcançar tal noção, deixando de organizar seus 
atos e sentimentos para a finalidade verdadeira, a fim de conhe-
cer a si mesmo e a Deus como Origem da Vida, estará, a bem di-
zer, perdido.

3. Assim como um objeto se desintegra por não possuir consis-
tência sólida que o mantenha em todas as suas partes — assim também 
acontece ao homem que ainda não se uniu ao seu espírito e a Deus.

4. Isto só é possível pelo conhecimento próprio e, como 
consequência, a noção de Deus como sua Fonte Original, tornan-
do-se ativo dentro de tal compreensão.

5. Deste modo, equilibrado e espiritualmente positivo, tornou-
-se ele senhor sobre todas as forças emanadas de Deus, um mestre 
material e espiritual de todas as criaturas, apresentando-se indestru-
tível, portanto firme, dentro da Vida Eterna. Eis a noção total de 
Minha Doutrina Nova, que, aliás, é a mais remota desta Terra. Per-



O Grande Evangelho de João – Volume V

385

deu-se pela ociosidade dos homens, sendo atualmente transmitida 
de novo, como o antigo Éden perdido (Ye den = é dia), às pessoas de 
boa vontade. Ter-Me-ás compreendido, Epiphânio?”

6. Responde ele: “Como não? Confesso que tal conhecimento 
seria o mais elevado que um mortal pudesse alcançar, e além disto 
sois integrados nos caminhos para sua finalidade! Lembro-me, po-
rém, dum provérbio romano aplicável nesse caso, pois soa: Profetas, 
poetas e cantores são nascidos — oradores se fazem!

7. Os sábios egípcios e gregos empenharam todo zelo no conhe-
cimento próprio e de Deus; até onde chegaram? Somente ao pon-
to de ser impossível ao homem mortal alcançar noção tão imensa! 
Contigo pode-se dar uma exceção, a julgar por tuas palavras e ações; 
se isto, porém, for possível a criaturas comuns, digamos, de meu 
feitio — eis a dúvida! Existem pessoas dotadas de capacidades extra-
ordinárias: uma, desde nascença, é vidente; outra, exímia cantora; a 
terceira, escultora etc. Esses dons não podem ser adquiridos e quem 
se atrever a imitá-los será simples remendão.

8. Assim, sou de opinião entendermos mais ou menos esta tua 
nova doutrina, sem jamais conseguirmos sua aplicação na vida práti-
ca. Somos impressionáveis pela ciência pura, não obstante podermos 
dela desistir, porquanto nosso atual princípio de vida nos satisfaz 
plenamente com as mínimas necessidades. Hiram e Aziona me pres-
taram a mais sincera informação a teu respeito, que prontamente 
aceitei por serem homens honestos. Agora depende da certeza disto 
pelo caminho prático e teórico; tão logo dele me convencer, terás em 
mim divulgador eficiente. Tenho dito e aguardo teu parecer!”

216.	A FORÇA PODEROSA DO VERBO. MELHOR É ENSINAR 
DO QUE FAZER MILAGRES

1. Digo Eu: “Caro Epiphânio, havia te dito que teus dois com-
panheiros dariam explicação concisa; como és realmente um espírito 
pesquisador, dar-te-ei, em Pessoa, uma boa introdução, que também 
servirá de base para Hiram e Aziona.



Jacob Lorber

386

2. Vês que sou, tanto quanto todos vós, homem simples e des-
pretensioso: alimento-Me, uso vestimenta comum aos galileus e em-
prego as mesmas palavras que tu. Em tudo isto não vês diferença 
entre nós; mas ao falares e ainda mesmo projetando-as com firme 
vontade, serão apenas palavras que, na melhor hipótese, poderão ser 
acompanhadas por ações, mas de pouco efeito. Neste ponto diver-
gimos de modo intraduzível! Tão logo Eu pronuncio apenas uma 
de Minhas Palavras ou Pensamentos, de certo modo a expressão do 
Espírito, ela é seguida de ação plena, sem o menor gesto!

3. O que Eu consigo com Minha Palavra deve também ser pos-
sível a todos os Meus verdadeiros discípulos, porque seu íntimo fi-
nalmente é guiado pelo mesmo espírito que o Meu!

4. Tal fato em Minha Doutrina Nova ainda não ocorreu em 
toda plenitude e perfeição desde o início do mundo! Vê, não uso ins-
trumentos, unguentos e pós, em Meu Manto e Túnica não encon-
trarás sacola, tampouco os têm os Meus discípulos, pois até mesmo 
andamos descalços e sem bordão!

5. Toda nossa posse são Palavra e Vontade, entretanto temos 
tudo e não passamos necessidades — a não ser que as queiramos su-
portar, por livre e espontânea vontade, para cativarmos os corações 
endurecidos. Por que, então, Eu consigo tudo com Minhas Palavras 
e Vontade — e tu não?”

6. Responde Epiphânio: “Será difícil dar-te resposta acertada a 
respeito! Hiram e Aziona já me relataram isto de ti, e também provei 
o vinho que criaste da água, aliás formidável! Se isto se consegue pela 
tua palavra saturada apenas pela vontade, sem algum outro meio 
oculto, e tu ensinas tal possibilidade, seria preciso se respeitar tudo 
que disseres! Pois coisa idêntica ainda não ocorreu, a meu ver!

7. Poderia pedir-te uma pequena prova do poder oculto em tuas 
palavras, mas prefiro ser instruído por explicações claras e sábias. Se, 
entretanto, quiseres fazer um pequeno milagre, eu e meus vizinhos 
ficaremos gratos; considera-o, porém, apenas um desejo!”

8. Digo Eu: “Ensinamentos são melhores que provas, que sem-
pre influenciam, enquanto a Doutrina conduz e desperta a força a 



O Grande Evangelho de João – Volume V

387

ser alcançada; assim sendo, só se torna posse real e plena do homem 
quando a tiver conquistado pela ação própria. Com pessoas seme-
lhantes a vós, de há muito emancipadas em assuntos de crendice e 
seus limites reduzidos, os maiores milagres não têm efeito de coação, 
porque não impressionam, enquanto não forem aceitos dentro de 
vossa teoria de vida. Em tal caso bem posso, sem prejudicar-vos, 
efetuar uma prova.

9. Como todas que realizo para confirmação da Verdade con-
tida em Minha Nova Doutrina, devem ter benefício não só moral, 
mas material; creio ser de vossa futura utilidade caso vos encontrás-
seis — como Meus discípulos mais recentes e estimados — numa 
zona mais fértil que essa, qual deserto. Estais todos de acordo?”

10. Diz Epiphânio: “Ó Mestre, tal seria um milagre de grande 
mérito! Se isto te for possível, serias mais do que os maiores sábios e 
profetas do mundo — em verdade, um Deus; e tua doutrina a Ver-
dade Plena! Basta se lançar um olhar sobre este território de piche 
e nafta; contém apenas rochas escarpadas, que atingem às nuvens; 
somente nos vales se veem escassos abrolhos. Algumas fontes e uma 
escassa floresta de ciprestes concretizam toda sua riqueza!

11. E seria possível transformá-la em zona fértil através de Tua 
Palavra Poderosa?! É difícil acreditar-se, todavia deve ser realizável, 
porquanto és homem íntegro, incapaz de fazer pilhérias com pessoas 
idênticas a nós; e além do mais, tens feito outras coisas extraordi-
nárias. Por isto, peço-te tal prova, caso te custe apenas uma palavra 
de poder!”

217.	A MILAGROSA TRANSFORMAÇÃO DA ZONA. 
VONTADE LIVRE E ACEITAÇÃO DA VONTADE DIVINA

1. Digo Eu: “Presta, pois, atenção, porque nada mais direi do 
que: Assim o quero! Agora, analisa a região, Meu caro Epiphânio, e 
dize-Me se te agrada!”

2. Epiphânio, Aziona, Hiram e todos os presentes se batem 
no peito, pasmados de admiração pela maravilha que se descortina 



Jacob Lorber

388

diante de seus olhos: as cordilheiras transbordantes de florestas e a 
vasta zona praiana, contendo mais de mil fangas, agora repletas de 
viço exuberante!

3. Após certo tempo de perplexidade, Epiphânio diz: “Realizar 
tal coisa num simples momento é preciso que se tenha o poder além 
de um deus. Porque, de acordo com as doutrinas de egípcios, gregos, 
romanos, persas e hindus, necessita ele de tempo, servindo-se de 
grande quantidade de aparatos: Sol, Lua, planetas e estrelas ajudam 
a proceder milagres, em determinadas circunstâncias.

4. A julgar pelo teu proceder, concluo seres mais que todos os 
deuses até hoje falados! Senhor e Mestre! Como Te é isto possível, e 
além disto — a todos que se integram de Tua Doutrina?!”

5. Confirmo: “Exatamente, caro amigo; do contrário não o te-
ria dito. Também te esclareci e demonstrei a maneira pela qual isto 
se consegue, acrescentando que Meus verdadeiros discípulos com o 
tempo ainda fariam coisas maiores do que Eu. Naturalmente, de-
vem eles considerar ser preciso, para tanto, que seu espírito esteja 
unido ao Meu, aconselhando-se sempre com Ele, se tal fato for ne-
cessário para alcançar boa finalidade. Pois se alguém, ainda mesmo 
vivendo estritamente dentro de Minha Doutrina, for convidado por 
algum personagem importante, a fim de salvar sua própria vida, a 
confirmar sua missão através dum milagre, e Eu lhe disser: Não o 
faças, por não ser de Minha Vontade! — deve ele obedecer. Acaso 
querendo contrariar-Me, não conseguirá realizar qualquer prova, 
porque Minha Vontade não estava em união com a dele. Somente 
Comigo, isto é, em união constante com Minha Vontade e Espírito 
podereis realizar tudo; sem eles, porém, nada podereis fazer, pois 
sou e serei eternamente o Senhor. Isto também faz parte de Minha 
Doutrina, compreendeste?”

6. Responde Epiphânio: “Sim, Senhor e Mestre de todos os 
mestres! Apenas vejo algo que, a meu ver, não se coaduna com o 
livre arbítrio do espírito humano. Se eu, por exemplo, só consigo 
fazer aquilo com que concordas, minha vontade será eternamente 
presa à Tua, portanto dependente.”



O Grande Evangelho de João – Volume V

389

7. Digo Eu: “Enganas-te muito! Dá-se justamente o contrário: 
quanto mais estreita a união do espírito humano com o Meu, tanto 
mais livres são seu espírito e vontade, porquanto Eu Mesmo abrigo 
o máximo Poder e Liberdade ilimitada. Somente se restringe em sua 
liberdade à medida de sua fraca união Comigo; quem estiver inteira-
mente uno Comigo será capaz de tudo que Eu faço. Além de Mim, 
não existe Poder e Capacidade de ação ilimitados.

8. A completa união Comigo não implica um átomo de redu-
ção da independência individual. Acaso haveria vantagem maior e 
mais feliz do que achar-se poderoso com o Meu Espírito e, além 
disto, perfeitamente livre?! Agrada-te tal perspectiva?!”

9. Diz Epiphânio: “Sublime Senhor e Mestre! Externar-me de 
modo conciso em assunto desta ordem, sou demasiado novato nes-
sas condições de vida e incapaz de formar ideia e critério acertados. 
Deduzo, apenas, serem tais circunstâncias mui favoráveis. Compar-
tilhar da Onipotência Divina e continuar dentro de seu livre arbítrio 
— é o máximo que se pode imaginar da perfeição vital.

10. Por enquanto não convém preocupar-nos com a possibili-
dade, pois como Teus mais recentes discípulos, nos falta a compre-
ensão exata. Acresce a isto encontrarmo-nos um tanto perplexos e 
distraídos pelo Teu Milagre, para podermos opinar com calma. Por 
isto, Senhor e Mestre, deixa-nos descansar um pouco e meditar, a 
fim de respondermos melhor!”

218.	IMPORTÂNCIA DA TRANQUILIDADE PSÍQUICA

1. Digo Eu: “Falaste certo: a calma, a verdadeira serenidade da 
alma é o elemento espiritual mais necessário para todos, pois sem ela 
não poderão assimilar assunto de importância espiritual. Por isto, 
vos concedo com prazer o que acabas de pedir.

2. Tal repouso, em que o corpo é privado de trabalhar, não é 
propriamente um repousar, mas uma grande atividade interna da 
alma, no sentido de se unir mais e mais ao espírito, cuja existência 
acabas de perceber. Fazes, portanto, bem pedindo tal repouso; após 



Jacob Lorber

390

meditação consecutiva e diariamente aplicada, ou seja, atividade psí-
quica, começarás a sentir seu verdadeiro e grande benefício!

3. Podeis, portanto, voltar às cabanas — também melhoradas 
— e verificar as vantagens adquiridas. À noitinha voltai aqui! En-
quanto isto, ocupar-Me-ei com o que o Pai, que habita no Céu e Se 
identifica Comigo, Me incumbiu. Caso alguém prefira passar o dia 
ao Meu lado, poderá fazê-lo; não existe imposição de Minha parte 
em querer afastar-vos. Podereis agir à vontade, pois tudo será para 
vosso bem!”

4. Com exceção de Hiram e Epiphânio, todos se levantam an-
siosos para verem o que se passava em suas cabanas. Em lá chegando, 
sua estupefação e alegria não têm fim, face às casas novas, horta, vi-
nha, pastos e campos; e assim, louvam a Deus, o Pai, Que lhes havia 
dito transmitir ele tal Poder ao homem deste planeta.

5. Epiphânio se contém e diz: “Senhor e Mestre, prefiro ficar 
aqui. Tudo aquilo que Tua Bondade e Onipotência conferir aos ou-
tros por certo também será posse minha — benefício este pelo qual 
nós e nossos descendentes jamais poderemos agradecer na altura.

6. Tal Graça, porém, não pode ser comparada àquela recebida 
pela nossa alma através de Tua Doutrina. Só por ela nos transforma-
mos de selvagens em verdadeiras criaturas. Demonstraste-nos a Vida 
real e seu valor.

7. Anteriormente, prezávamos apenas a morte; agora sentimos 
grande amor à vida, capaz dum aperfeiçoamento em todas as di-
reções, enquanto a morte perdura no eterno aniquilamento, sem 
evolução gradativa. Eis por que prefiro ficar, para não perder o que 
Tua Santa Boca vier a pronunciar!”

8. Digo Eu: “A atitude dos outros foi boa; a tua — melhor. Pois 
cada Palavra vinda de Mim é Luz, Verdade e Vida em teu coração; se 
assimilares o que digo, com tua alma, e agires de acordo receberás a 
Vida Verdadeira e Eterna.

9. Alguém ouvindo Minhas Palavras sem pô-las em prática, não 
será por elas vivificado, porquanto lhe servirão somente para julga-
mento e morte. Ainda mesmo não sendo isto de Minha Vontade, e 



O Grande Evangelho de João – Volume V

391

sim a Ordem Eterna de Deus, não posso socorrê-lo, porque isto cabe 
a ele mesmo.

10. Se alguém oferecer alimento a um faminto que somente o 
fita, sem saciar-se, não será culpa do outro se morrer à míngua, pois 
esta é sua própria responsabilidade. O mesmo acontece com a pessoa 
a quem ofereço Meu Verbo como Pão Verdadeiro do Céu, ouvindo 
apenas, sem modificar sua maneira de viver. Por isto, devem todos 
ser praticantes da Minha Doutrina, a fim de saciarem sua alma com 
o Pão Celeste, que jamais sentirão e verão a morte, porquanto se 
transformaram para a Vida de Deus. Compreendes isto?!”

219.	CORAGEM DE EPIPHÂNIO

1. Diz Epiphânio: “Oh — eis a Verdade mais profunda e com-
preensível, sem maior elucidação! Suponhamos que alguém preten-
da construir uma casa. Aconselha-se com um arquiteto, pedindo 
esboço e explicação de como realizar a construção; todavia, não se-
gue as instruções porque lhe parecem cansativas, e junta pedras e 
pilastras sem cimento. Quando tudo pronto, muda-se para a nova 
residência, onde mora certo tempo sem suspeitar do perigo. Certa 
noite, porém, desaba grande temporal, jogando tudo por terra e so-
terrando o proprietário construtor.

2. Penso dar-se o mesmo entre Ti e nós, criaturas ignorantes. És 
evidentemente o Construtor do mundo, do Universo e dos homens, 
e deves saber o que estes precisam fazer, como seres inteligentes e 
independentes. E quando lhes demonstras Quem És como Doador 
da Vida, ensinando-lhes o que lhes cabe realizar para alcançarem sua 
finalidade — são eles mesmos culpados caso percam a vida eterna 
por motivos materiais, ingressando na morte. Assim, creio que todo 
homem por Ti ensinado e Te reconhecendo como Deus jamais po-
derá deixar de amar-Te e viver dentro dos princípios exemplificados.

3. É bem possível se lhe apresentarem obstáculos e dificulda-
des no mundo excessivamente egoísta, orgulhoso e dominador, por-
quanto a maldade é a inclinação forte dos homens. Uma vez, porém, 



Jacob Lorber

392

sabendo do valor de Tua Doutrina e do benefício que trará seu cum-
primento, podem sobrevir todas as tempestades, pois será possível 
desafiá-las com a coragem persistente. Quantas vezes luta o viajor 
destemido contra um ataque de inimigos, a fim de não perder sua 
vida física — aliás passageira — cuja perda nada representa?! Porque 
não lutará, então, contra adversários que ameacem a conquista da 
vida eterna?

4. Naturalmente, pessoas presas ao mundo fútil à procura do 
dinheiro, e não compenetradas de Teu Verbo como eu, não queren-
do ou não podendo compreender seu real valor perderão em época 
de perigo a coragem, recaindo no antigo estado material.

5. Afirmo com sinceridade: Quem desconhecer o medo da 
morte não poderá ser assustado por leis severas! Deixa que o mundo 
se estraçalhe e não temerei a destruição do meu corpo; sei de Tua 
Palavra que minh’alma com Tua Centelha Divina jamais perecerá! 
Nesta certeza — que venham os inimigos, pois não assustarão a 
mim, Aziona e Hiram. Não consideraremos seu mando! Dize-me, 
Senhor e Mestre da Vida, se tenho razão!”

6. Digo Eu: “Plenamente, e tanto mais quanto agirás deste 
modo em caso de perigo, bem como todos deste lugarejo. Já que nos 
encontramos reunidos, sabendo da confiança recíproca e fazendo Eu 
questão de não vacilardes, sejam as circunstâncias e tentações quais 
forem, é preciso que vos esclareça acerca de outros assuntos!”

220.	FINALIDADE DA CRUCIFICAÇÃO DO SENHOR

1. (O Senhor): “Fisicamente sou como vós, mortal, e a 
consequência disto é que despojarei este Corpo na cruz, em Jerusa-
lém, como prova contra os maus judeus, fariseus e sumos sacerdo-
tes, e para sua própria condenação. Isto unicamente romperá para 
sempre o seu poderio, e o príncipe da treva espiritual, que ora do-
mina a Humanidade, ficará impotente e impossibilitado de tentar 
e perverter as criaturas como fez até então. O nome desse príncipe 
é Satanás — quer dizer: mentira, engano, orgulho, ganância, amor 



O Grande Evangelho de João – Volume V

393

próprio, inveja, ódio, ânsia pelo domínio, homicídio e toda sorte de 
impudicícia.

2. O orgulho mais atroz só pode ser destruído pela máxima hu-
mildade; portanto, é necessário que isto seja aplicado a Mim. Quan-
do fordes informados a respeito, não vos apavoreis, pois não ficarei 
na tumba para que se decomponha o Meu Corpo; porém, ressus-
citarei no terceiro dia, a fim de voltar ao vosso meio como ora Me 
vedes. Isto será para vós todos o testemunho maior e verdadeiro de 
Minha Missão Divina, fortalecendo vossa fé. Predigo este fato para 
evitar vossa revolta e desistência de Minha Doutrina na hora precisa. 
Será isto de teu agrado, caro Epiphânio?”

3. Diz ele: “Senhor e Mestre, és mais sábio e poderoso que to-
dos os sábios e potentados da Terra! Se permitires tal fato com Tua 
Pessoa, deves ter motivo concludente, incompreensível para nosso 
entendimento; deve constituir a completa e mais revoltante humi-
lhação e castigo para todo o reino judaico não lhe ser possível ma-
tar o homem mais odiado, ressurgindo após três dias, tal qual fora 
antes! Compreendo-o perfeitamente; todavia, me parece que aquilo 
determinado pela Tua Sabedoria e Força poderia ser feito de modo 
diferente!

4. Suponhamos que os sacerdotes e maiorais de Jerusalém as-
sistissem a um milagre, como acabas de nos agraciar! Teriam de Te 
aceitar como Aquele Que És! E em tal caso, seu ódio se transforma-
ria na mais profunda veneração e amor, não sendo mais preciso Te 
deixares pregar à cruz, destinada apenas aos piores malfeitores!”

5. Digo Eu: “Terias razão se assim fosse; a realidade é, porém, 
bem diversa! Acredita-Me: Essa raça de víboras dos templários em 
Jerusalém sabe perfeitamente o que ensino e faço; precisamente isto 
aumenta seu ódio e revolta contra Mim, de hora em hora, fato que 
Aziona e Hiram te poderão atestar, devido ao acontecimento de on-
tem à noite. São todos obstinados, cegos e surdos no coração, e além 
disto cheios de orgulho ilimitado, ganância e tendência autoritá-
ria. A tais criaturas não é possível pregar-se o Evangelho e efetuar 
milagres! Pois Minha Doutrina e as Provas que dou destroem seu 



Jacob Lorber

394

prestígio e reduzem seus lucros vultosos, razão por que são Meus 
inimigos declarados.

6. Bem que teria Poder de destruí-los num só momento sobre 
todo o planeta, conforme já aconteceu em épocas de Noé e Abraham, 
por Ordem do Espírito do Meu Pai Celeste; mas que utilidade teve?!

7. Hoje em dia, o imenso Mar Morto prova tal fato e a Es-
critura o aponta; quem o considera como justa advertência?! Se o 
mencionares a um arquifariseu, correrás perigo de ser ridiculariza-
do, escarnecido e ameaçado dum castigo severo! Por isto, nada há 
que fazer senão o que te disse há pouco. Será para os renitentes 
o pior julgamento, e para os Meus o ponto culminante de Meu 
Amor, sendo Minha Ressurreição a ressurreição de todos unidos à 
Minha Vontade.”

221.	PROPOSTAS DE EPIPHÂNIO PARA EVITAR A MORTE 
DO SENHOR

1. (O Senhor): “Amigo, afirmo-te que se fosse possível afastar o 
cálice do sofrimento, isto ocorreria indubitavelmente; não o sendo, 
por infelicidade, deixaremos isto de lado. Sabes que acontecerá e 
também o motivo. Quando tiver ressuscitado, Eu Mesmo vos bati-
zarei com o Meu Espírito Santo, que vos levará à máxima Sabedoria 
e Poder. Caso tiverdes permanecido dentro de Minha Doutrina, po-
dereis fazer tudo que faço, como Meus verdadeiros filhos. Agrada-te 
tal proposta e promessa?”

2. Responde Epiphânio: “Sim, no que diz respeito ao benefício 
que todos os de boa vontade poderão aguardar; de modo algum me 
agrada aquilo que Tu, Senhor e Mestre, irás sofrer por parte da ig-
norância e maldade humanas! Não havendo, entretanto, outro meio 
— que se faça a Tua Vontade!

3. Compreendo perfeitamente não morreres no tocante à Tua 
Natureza Intrínseca; pois quem poderia ressuscitar-Te da morte 
física, senão Tu Mesmo pelo Poder Divino que abrigas?! Que im-
portância teria a morte do corpo, que poderás ressuscitar quando 



O Grande Evangelho de João – Volume V

395

quiseres?! Apenas o sofrimento evidente que se prende àquilo me 
desagrada a fundo!

4. És o Senhor, cheio da máxima Sabedoria, Amor e Onipo-
tência, e saberás o porquê dentro de Tua Vontade, que determina 
também o castigo dum verão causticante e dum inverno atroz para 
os homens. Além disto, têm eles que suportar, no fim da vida, morte 
dolorosa, sem que o possam evitar. Assim sendo, nós, vermes fracos 
desta Terra, nada podemos fazer quanto à Tua Própria Pessoa!

5. O que nós outros de qualquer maneira poderíamos fazer para 
impedir Teu sofrimento seria que eu, Aziona e Hiram fôssemos a 
Jerusalém para esclarecermos, como pagãos, os templários a Teu res-
peito, impedindo seu ódio contra Ti. Isto alcançado, poderias fugir 
do cálice de amargura!”

6. Digo Eu: “Caro Amigo, só Me resta aceitar tua boa vontade 
como obra realizada; assim como não consegues envergar um velho 
cedro, tampouco convencerás um arquifariseu ou sacerdote! Sabes 
o que faria? Prestaria atenção com amabilidade a tudo que relata-
rias a Meu respeito, e até mesmo faria pequenas objeções e dúvidas 
aparentes — isto, porém, apenas para levar-te a maiores explica-
ções. Tão logo percebesse teres falado tudo, sua atitude modificaria! 
A um determinado sinal, apareceriam fariseus disfarçados para te 
prenderem e seria milagre caso voltasses à luz do dia! Em seguida, 
o sacerdócio enviaria, em combinação com Herodes, um exército 
inteiro com promessa de grandes prêmios para prender-Me, dizendo 
castigar os judeus na Galileia e em toda parte onde Eu tivesse sido 
acolhido com Meus discípulos. Isto não é propriamente o que dese-
jamos! Compreendes, portanto, ser melhor Um morrer com resul-
tado para todos, do que todos por Um, sem resultado! Não é isto?”

7. Responde Epiphânio: “Sim, Senhor, tudo me é claro! — Pelo 
que vejo, a refeição está pronta!” Acrescento: “Ótimo, vai e desperta 
Meus discípulos!”



Jacob Lorber

396

222.	ÊXTASE DOS DISCÍPULOS DIANTE DA ZONA MUDADA. 
O JEJUM

1. Como os discípulos na noite anterior haviam dormido pou-
co, deitaram-se após o desjejum debaixo da árvore, caindo em sono 
profundo. Assim, não sabiam da palestra entre Mim e Epiphânio. 
Quando este os desperta, indagam admirados o que havia sucedido, 
pois a região era tão diversa do antigo deserto, que não sabiam onde 
se encontravam. A cabana de Aziona era feita de pedras informes, de 
barro e junco — e agora transformara-se numa casa vistosa, rodeada 
de árvores frutíferas e dum lindo jardim; um bom estábulo para 
animais domésticos e um grande celeiro se achavam mais afastados. 
Além disto, as montanhas escarpadas estavam cobertas de florestas e 
as praias transformadas em pastos exuberantes.

2. Pedro, Jacob e João perguntam por Mim, e Epiphânio 
lhes diz ter Eu entrado a fim de pedir o almoço. Em seguida, 
perguntam onde eles mesmos se achavam, recebendo a seguinte 
resposta: “No mesmo local, que pelo Poder de Alguém, recebeu 
outro aspecto!”

3. Os apóstolos, porém, não lhe dão crédito, julgando que Eu 
os houvesse transportado, pelos ares, à zona estranha, como o fi-
zera nas montanhas de Kisjonah. Só depois de Eu confirmar a as-
sertiva de Epiphânio acreditam, admirando-se do Poder e Força de 
Deus em Mim.

4. Eu, porém, lhes digo: “Por que isto? Acaso não fiz o mesmo 
com a casa de Marcus? Poder-se-ia apenas admirar vosso sono pro-
fundo durante Minha Palestra com este grego! A matéria, porém, 
também necessita de repouso; mas agora convém despertardes, a fim 
de que ninguém caia em tentação!

5. Já é meio-dia e a refeição está servida; vamos à mesa, pois não 
quero que alguém afirme ter passado necessidades Comigo. Existem 
muitos abastados em Jerusalém que consideram rigorosamente o je-
jum, crentes de conquistarem o Reino do Céu; enganam-se, porém, 
na expectativa de algo que não existe.



O Grande Evangelho de João – Volume V

397

6. Não quero com isto aconselhar-vos à gula; mas, sim, incen-
tivar-vos à temperança e ao amor do próximo, que o mundo saberá 
serdes Meus adeptos! Vamos, pois, à mesa!”

223.	APROXIMAÇÃO DE NAVIOS ESTRANHOS

1. Assentamo-nos à mesa bem-posta e Aziona nos serve, nela 
tomando parte em seguida. Durante a palestra dirigimos o olhar 
à barra, e Epiphânio, dotado de boa visão, descobre vários navios; 
não reconhecendo a zona, cruzam em todas as direções e enviam 
um bote para investigação. Trata-se de navios da retaguarda daquele 
que havia caído em mãos dos pescadores. À sua procura, os marujos 
navegaram a noite toda, crentes de ter o mesmo encalhado. Após 
ter Eu dado esta explicação, Aziona diz: “Se descobrirem o grande 
navio, podemos sumir, do contrário estaremos perdidos!”

2. Respondo Eu: “Calma, esse bote voltará tocado por um forte 
vento.” No mesmo instante, levanta-se um tufão, que impele para 
alto mar o bote, inclusive os navios restantes.

3. Aziona prossegue: “Senhor, por ora desapareceram, mas vol-
tarão quando a ventania acalmar! Tais homens são qual consciência 
maldosa, e renitentes qual perniciosa moléstia! Não desistem de sua 
intenção e, ainda se o fizessem, viriam outros com a mesma insistên-
cia! Preferiria destruir essa embarcação pecaminosa, do que com ela 
viver em constante aflição!”

4. Digo Eu: “Se te asseguro não precisares temer algo, bem po-
des estar sossegado! Nem esses nem os outros aqui voltarão, porque 
nessa época o Mar Galileu é tempestuoso e somente navegado por 
alguns pescadores, e em alguns meses esse caso estará esquecido!

5. Se bem que Jerusalém será informada da desgraça de seus 
enviados, que jamais serão descobertos não obstante toda procura, 
no Templo serão feitas lamúrias durante três horas por servos de 
ambos os sexos, destinadas para tal cerimônia; após isto, ninguém 
mais pensará nos infelizes, pois outros serão destacados para esse 
fim, munidos de autorização, dinheiro e armas necessárias, envian-



Jacob Lorber

398

do-os com missão rigorosa. Nada conseguindo, voltarão à casa ou 
deixarão de fazê-lo. Eis a situação real; podes, portanto, guardar sem 
receio o que te dou, asseguro e protejo.”

6. Intervém Epiphânio: “Aziona, sob tais auspícios, não vaci-
laria na conquista de Roma, caso o Senhor e Mestre me dissesse: 
Vai e transmite ao povo: O Senhor entregou-me a cidade; por isto 
é tudo meu o que ela contém! — Ninguém no mundo seria capaz 
de contestar um direito auferido pelo Senhor, e todos teriam de se 
submeter ao Poder de Sua Vontade Divina!

7. O mesmo acontece aqui! Qual seria a força terrena apta a 
lutar contra a Onipotência Divina?! Pois antes de pegar da arma, 
já estaria perdida! Se Ele permitir que mãos inimigas O prendam, 
poderão até matá-Lo; mas, enquanto não tiver pronunciado o secre-
to ‘Que assim seja’ — ninguém ousará tocar a orla de Sua Veste! E 
ainda mesmo alguém se atrevendo para tanto, sofrerá o mesmo por 
que passaram os atacantes de ontem! Todos que caminharem pelos 
piores perigos do mundo como amigos sinceros deste Homem-deus 
estarão dentro da maior proteção!

8. Observa essa região tão maravilhosa! Ainda há pouco era um 
deserto assustador, quadro real da morte — idêntico ao nosso antigo 
estado de alma, modificado através de Seu Verbo! Agora, o Poder 
incompreensível da Sua Palavra fez surgir da rocha uma vegetação 
exuberante.

9. Se diante de Seu Hálito até as pedras se rendem e incontáveis 
elementos da Natureza se põem em ação, os povos da Terra também 
hão de se curvar — e nós, Seus amigos, poderíamos dar mostras de 
receio, como se algum mal nos pudesse atingir sob Sua Proteção?! 
Espero que reflitas um pouco e te livres do medo!”

10. Confirma Aziona: “Amigo, falaste bem e concordo conti-
go, como sempre fiz em vida; o homem, porém, é fraco, mormente 
na aproximação do perigo! A alma se perturba e esquece, às vezes, 
o mais importante; deixa de refletir com calma, precipitando suas 
atitudes e caindo em tal pavor, que a fazem desconsiderar as armas 
seguras que possui. Tal fato se deu comigo quando soube da origem 



O Grande Evangelho de João – Volume V

399

desse bote investigador. Agora estou calmo, no que tuas palavras 
contribuíram.”

224.	A VIDA DA ALMA APÓS A MORTE

1. (Aziona): “Encontrando-nos em palestra tão agradável, Se-
nhor, desejava saber de Ti da vida das almas após a morte. Pelas dou-
trinas politeístas, existem duas possibilidades: o Elysium, onde todas 
as almas boas e merecedoras viverão eternamente numa bem-aven-
turança indizível; e o Tártaro, que abriga as maldosas sob incontáveis 
martírios e sofrimentos.

2. Os hindus consideram um ser onipotente de ação dupla: boa 
e má. Os judeus acreditam em céu e inferno, que corresponde ao 
estado acima mencionado dos pagãos.

3. Consideram eles o sábio e bondoso Jehovah, miríades de 
bons espíritos, chamados ‘anjos’, prontos a prestarem serviços de 
proteção aos homens; em compensação, acreditam num Satanás, 
não menos poderoso, por alguns denominado ‘Leviatã’, assistido 
por incontáveis elementos maus, os ditos ‘diabos’! Consta estar o 
bom Jehovah empenhado em melhorar e atrair as criaturas, sem 
grande êxito, porquanto Satanás entende melhor prender as almas. 
Se bem que Jehovah ameace com toda sorte de castigos e julga-
mentos, o outro se ri e faz o que entende. Que julgar de tais con-
tos, Senhor?”

4. Adianta-se Epiphânio: “Vede só nosso chefe Aziona! É real-
mente mais culto que nós todos! Já indagamos de muita coisa, mas 
este ponto nos escapou! Também li muito a respeito e fiz minhas 
conjecturas: os antigos talvez escrevessem tudo em quadros incom-
preensíveis, ou deram vazão à sua fantasia incultivada.

5. Como homem simples, de intelecto restrito, só posso ima-
ginar a vida da alma no Além — uma vez que não viveu dentro 
dos princípios da bondade — num estado de evolução progressiva, 
recebendo os corretivos necessários, a fim de alcançar conhecimento 
de si mesma, de Deus, da razão e do dever de sua vida.



Jacob Lorber

400

6. Admitir castigos eternos por uma vida mal-empregada, ape-
nas para que Deus possa saciar sua vingança incontida — isto jamais 
poderia supor de Ti, Senhor, que és para nós o Ser Supremo!

7. Leão, hiena, tigre e urso por certo são animais ferozes, to-
davia podem ser dominados e adestrados; por que então não poder 
encaminhar uma alma pervertida sem culpa própria?! Esclarece-nos, 
Senhor, nesse particular, tão estranho para nós!”

225.	FILHOS DE DEUS (DO ALTO) E FILHOS DO MUNDO (DE 
BAIXO)

1. Digo Eu: “Meus caros, as explicações nos livros pagãos são 
apenas um eco deturpado daquilo que foi revelado nitidamente às pri-
meiras criaturas desta Terra, pelo Mesmo Espírito que habita em Mim.

2. Somente a Escritura dos judeus contém a Verdade Plena, não 
revelada, porém oculta em quadros correspondentes, pelo motivo 
mui sábio de evitar fosse vilipendiada e ultrajada pelos filhos imun-
dos da Terra.

3. Neste orbe vivem duas qualidades de criaturas. A maioria 
é, pela ordenada graduação evolutiva de corpo e alma, puramente 
desta Terra, e pode ser classificada de ‘filhos do mundo’.

4. A menor parte é apenas fisicamente daqui, enquanto sua 
alma se origina ou dos mundos estelares, ou não raro do Reino Ce-
leste, como puros anjos. Essa categoria mais nobre pode ser deno-
minada de ‘filhos de Deus’, tendo o privilégio de compreender, assi-
milar e, de acordo com a capacidade de compreensão, transmitir os 
segredos de Deus aos filhos do mundo e demonstrar-lhes o caminho 
pelo qual também conseguirão se tornar filhos de Deus e cidadãos 
de Seu Reino.

5. Precisamente em virtude dos filhos do mundo são as revelações 
acerca do Reino dos espíritos ocultos em quadros simbólicos, cabendo 
aos filhos de Deus explicá-los de tempos em tempos, à medida da 
compreensão e em pequenas doses, a fim de não perturbarem sua di-
gestão psíquica. Por esta explicação podeis chegar a certas conclusões.



O Grande Evangelho de João – Volume V

401

6. É a vida psíquica das criaturas, após a morte, constantemente 
progressiva, porquanto seu aperfeiçoamento não pode ser obra mo-
mentânea, por ser a alma uma entidade limitada — como o seu cor-
po — dentro de espaço e tempo, e enfeixada em determinada for-
ma humana; por isto, só consegue compreender e assimilar pouco a 
pouco o Infinito e Eterno pelo Espaço e Tempo, bem como no que 
diz respeito ao Poder Ilimitado do Espírito Divino e de Suas Obras!

7. Tudo depende do estado moral em que a alma deixa o corpo. 
Se corresponder às boas leis vigentes, sua posição no Além será tal a 
lhe proporcionar um grau de evolução mais elevado na vida indivi-
dual, podendo prosseguir gradativamente.

8. Se ela, porém, deixar o corpo sem se ter regenerado nas con-
dições anteriores devido à falta de educação ou de boa vontade, não 
obstante noções concisas das leis — é compreensível a qualquer pen-
sador que tal psique, completamente miserável, só pode se achar 
numa situação indesejável, em que poderá ser purificada e curada 
de sua crueza animal, de acordo com o máximo Amor e Sabedoria 
Divinos, podendo assim elevar-se a um grau mais adiantado, que lhe 
faculte progredir com maior facilidade.”

226.	A VIDA DOS MATERIALISTAS NO ALÉM

1. (O Senhor): “Há pessoas na Terra que, como descendentes 
de pais mui ricos, gozaram educação e ensino esmerados; quando 
adultos e ocupando cargos de responsabilidade e honra, o demônio 
do orgulho atirou-se em seus corações.

2. Começaram a dominar, odiar, enganar e atormentar os seme-
lhantes, satisfazendo apenas as próprias tendências. O Céu pelo qual 
unicamente aspiravam chamava-se excessivo conforto, opulência e 
sensualidade. Quem não os quisesse servir era perseguido de modo 
inclemente e aniquilado sem perdão.

3. Dá-se, porém, a época e a hora determinada pela Ordem 
da Onipotência Divina em que tais almas são obrigadas a deixar o 
corpo tão amado! Qualquer pessoa dotada de sentimento justiceiro 



Jacob Lorber

402

concordará terem elas pecado; entretanto, não serão por Mim con-
denadas, mas levadas a estado idêntico ao da Terra, apenas com a 
diferença que os vizinhos são, querem e têm o mesmo que elas.

4. Não leva tempo para desencadear-se uma guerra tremenda, 
pois cada qual se julga superior e mais poderosa, querendo dominar 
a todas e considerando traidora quem não se submeter às suas or-
dens e leis.

5. Se fossem apenas dois ou três a pensarem deste modo, enquanto 
os demais, espíritos humildes, se submetessem, seria isto uma espécie 
de monarquia, onde um manda e milhões obedecem. Tal, porém, não 
se dá; cada qual quer ser monarca e dominar como tirano. Essa paixão 
maldosa cria ódio recíproco quase inapagável, constantes discussões, 
revolta, brigas, perseguições e até mesmo guerra, onde ninguém pode 
ser morto — todavia se projetam ódio e ira qual fogo destruidor, que 
emana dos contendores e do qual se servem para ferir e lutar.

6. A fim de abrandar tal grupo maldoso é preciso enviar um 
poderoso espírito celeste, que isto consegue por um fogo ainda mais 
forte, produzindo dores incalculáveis, momentâneas ou prolonga-
das, de acordo com o caso. Uma vez alcançada a calma completa, 
suas tolas paixões pouco a pouco se calam e o anjo celeste ensina-
-lhes quanto à sua grande cegueira, teimosia e tolice.

7. Tão logo uma alma infeliz e miserável disto se compenetrar, 
passará a um estado melhor; não o querendo em virtude de seu or-
gulho oculto, continuará a mesma tola, podendo aguardar, num 
futuro próximo, a mesma situação, que talvez perdure por eões de 
anos terráqueos. Com isto presume estardes informados quanto à 
questão acima; todavia, ainda acrescentarei alguns senões!”

227.	NULIDADE DUMA FORÇA SEM RESISTÊNCIA

1. (O Senhor): “Caso aqui estivesse alguém duma enorme for-
ça, capaz de arrancar com as próprias mãos os mais possantes car-
valhos e cedros, sem encontrar resistência, mas apenas lodo e água 
ao redor das árvores — seria porventura possível consegui-lo se as 



O Grande Evangelho de João – Volume V

403

raízes se achassem a muitos metros de profundidade? Não! Pois no 
momento em que fizesse um esforço, aprofundar-se-ia na lama.

2. Se, portanto, um gigante quiser apresentar de modo efetivo 
a força muscular de suas mãos, os pés também precisam dum ponto 
de apoio, o que por certo todos compreendem. Mesmo assim, dar-
-vos-ei um exemplo elucidativo. Suponhamos estarem à nossa frente 
duzentos guerreiros, cem de cada lado, a se desafiarem. Nem bem 
começam a se atirar no campo oposto, Eu os suspendo pelo Meu Po-
der Interno, fazendo-os dispersar-se em todas as direções por meio 
dum forte vento. Como poderiam encetar sua luta sem ponto de 
firmeza? Acaso seria possível apenas a um mover-se no ar ou aplicar 
um golpe, conservando sua posição aprumada?!

3. Pelo que vejo, começais a estudar tal possibilidade. Tenho o 
Poder de provar-vos isto praticamente, caso algum queira se sub-
meter a tal experiência. Epiphânio, tens vontade de certificar-te de 
Minha Explicação, digamos, na altura dum homem?”

4. Diz ele: “Pois não, Senhor e Mestre! Nada de mal poderá me 
acontecer sob Tua Proteção!”

5. Digo Eu: “Então ergue-te do solo, faze alguns movimentos 
como se pretendesses defender-te contra algum inimigo, e conta-nos 
a sensação que sentes!”

6. Epiphânio faz tal tentativa, perdendo de pronto sua posição 
ereta e quanto mais procura se equilibrar, tanto mais cai em posições 
incômodas. No fim, qual folha ao vento, gira e uma simples brisa 
começa a impeli-lo, pela Minha Vontade, à casa de Aziona, em cujas 
paredes encontra apoio, voltando à posição normal e pelo tato desce 
até o solo.

7. Feliz por estar novamente em terra firme, aproxima-se rápido 
de nossa mesa e diz: “Senhor — basta de tais experiências! Poderia 
vos ter contado da agradável sensação quando em posição normal; 
assim que comecei a me movimentar, perdi a fala. A única possi-
bilidade seria gritar, tal foi a tontura que de mim se apossou! Tua 
afirmativa, Senhor, ficou provada: a maior força sem resistência é 
nula! Compreendo claramente o significado de ‘Tártaro’ ou ‘Infer-



Jacob Lorber

404

no’, apenas não sei como enquadrar Satanás e seus asseclas! Poderias 
dar mais essa explicação, caso fosse de Tua Vontade, Senhor?”

228.	O POLO OPOSTO DE DEUS

1. Digo Eu: “Precisamente por isto vos dei os exemplos para 
facilitar-vos a compreensão subsequente de Satanás e seus anjos; ou-
vi-Me, pois! Concordareis, pela experiência feita, que o mais forte 
gigante sem ponto de apoio — que poderíamos chamar de resistên-
cia ou polo oposto — nada pode fazer. A mesma relação se estende 
até o Ser Supremo, se bem que atingindo a Grandiosidade Infinita!

2. Se o Espírito de Deus, Eterno, Sábio e Poderoso, não tivesse 
desde sempre projetado um polo oposto, não Lhe teria sido possível 
criar, como Polo Positivo, sóis, mundos e seres.

3. Que vem a ser tal polo oposto de Deus? Trata-se duma força 
positiva, livre e inteiramente estranha, ou de certo modo idêntica? 
É ela autônoma, ou dependente do Polo Positivo, em todas as suas 
partes? Tais indagações importantes serão elucidadas o mais possí-
vel, compreendendo-se de pronto quem é Satanás e seus demônios! 
Prestai atenção.

4. Quando alguém pretende realizar uma obra, começa a pen-
sar, e uma quantidade de quadros sutis invadem sua alma quais pen-
samentos isolados. Se se entretiver por tempo prolongado na ficção 
de suas imagens, chamadas ‘pensamentos’, retendo-as mais e mais, 
em breve perceberá a concatenação de algumas imagens mais apro-
veitáveis, para ligeiras ideias. Tal ideia a alma guarda como quadro 
em sua memória, podendo ser denominada de ideia básica.

5. O voo de pensamentos, porém, prossegue qual rio caudaloso, 
e entre a grande quantidade surge, de novo, algo mais sólido, que é 
prontamente atraído pela ideia básica e se prende a ela, tornando-a 
mais clara e precisa.

6. Isto continua até que, ao lado da ideia básica, se formem 
as primeiras ideias derivadas e harmoniosas, representando, deste 
modo, a noção duma coisa concreta, ou ação futura e seus efeitos.



O Grande Evangelho de João – Volume V

405

7. Quando o pensador tiver chegado à noção inteiramente ní-
tida e clara, manifesta-se seu agrado, levando-o a penetrá-la com o 
fogo vivo de seu amor. Este desperta vontade e força realizadoras, in-
centivando, progressivamente, a noção interna à realização material.

8. Então a ideia, anteriormente apenas espiritual, não se encon-
tra como imagem clara no sensório da alma, mas qual semelhança 
sólida dentro da Natureza, para uso de quem a imaginou.

9. Pensamentos e ideias isoladas, dos quais se formou uma no-
ção concreta, são puramente espirituais e representam o polo do 
espírito que poderíamos chamar de polo principal e de vida.

10. A noção total e concreta, constituída de variados pensa-
mentos e ideias — não obstante ainda uma imagem pura e espiritual 
dentro da alma — é, por possuir certa existência fixada, não mais 
posse do polo principal, e sim do polo oposto; isto porque se apre-
senta à alma como totalidade expelida, podendo ser projetada, pela 
subsequente ação, como obra material, portanto não pertence mais 
à esfera de vida do espírito e da alma.”

229.	OS DOIS POLOS DA VIDA

1. (O Senhor): “Tu, Epiphânio, julgaste que uma ideia, conca-
tenada de vários pensamentos, já formasse uma imagem compreen-
sível, por isto poderia pertencer ao polo oposto, tal acontecendo até 
mesmo a um único pensamento, isolado! Tens razão; em tal caso, 
são tanto o pensamento, quanto a ideia, uma noção independente, 
porque se apresentam à alma como imagem concreta ou ação orde-
nada, fazendo parte do polo oposto.

2. No primeiro polo (positivo) existe vida, ação e liberdade; no 
segundo (negativo ou polo oposto) existe a morte, ócio e julgamen-
to. Nisto consiste o inferno, Satanás e os demônios — tudo aquilo 
que corresponde ao polo oposto!

3. A completa Criação e tudo que percebeis pelos sentidos são 
pensamentos, ideias e noções de Deus, bem como vós, criaturas, re-
ferente ao corpo. Enquanto a alma se acha unida ao corpo pelo éter 



Jacob Lorber

406

nervoso e sanguíneo, ela se encontra no julgamento, portanto presa 
à morte, da qual só se poderá libertar pelo zelo de viver pelo espírito, 
dentro das Leis Divinas, de livre e espontânea vontade, conseguindo 
sair da antiga morte para a vida eterna e livre.

4. Observai, porém, algo de máxima importância! Conheci-
mento e amor determinam as ações do homem, boas ou más. Se o 
conhecimento for espiritual, levando-a a Deus, o amor se inclinará 
às coisas espirituais, portanto ao Pai, manifestando-se pela ação boa, 
cujos efeitos representam a bênção dos Céus da Vida.

5. Se a criatura desde o berço for enriquecida nos conhecimen-
tos oriundos do corpo, seu amor se dirigirá inteiramente à matéria, 
empregando todos os meios para a conquista de bens materiais, a 
fim de proporcionarem mais conforto ao físico. Nesta ocasião a alma 
se integra completamente na matéria como polo oposto do Espírito 
Divino, formando o polo oposto de Deus. A consequência inevitá-
vel é a condenação própria, a maldição da morte, ou seja, a morte 
eterna. A quem cabe a culpa, a não ser ao homem, causador disso 
tudo dentro de sua noção, tendência, vontade e ação?!

6. Lembrai-vos do seguinte: Sempre que palestrardes com ou-
trem, indagai de seu conhecimento da alma e de sua vida imortal. 
Se derem de ombros, penalizados de vossa fé tola, alegando já terem 
ouvido falar do assunto, mas que pouca base tinha pelas experiências 
diárias — sendo apenas passatempo de lunáticos ociosos — podereis 
deduzir, com certeza, que as almas de tais pessoas são quase que ab-
sorvidas pelo corpo, encontrando-se totalmente no julgamento. Será 
difícil libertá-las da condenação própria e prisão antipolar — tanto 
aqui quanto no Além — se bem que não seja de todo impossível. 
Será preciso prolongado isolamento dentro de seu estado negativo 
até que a pouca consistência espiritual da alma tenha absorvido a 
matéria pesada, para poder finalmente ser levada pela fome a sentir 
grande ânsia por alimento espiritual. Passarão eões incontáveis para 
chegar tal momento.”



O Grande Evangelho de João – Volume V

407

230.	CAMINHO DA SALVAÇÃO

1. (O Senhor): “Vedes, portanto, que Deus não poderia ter 
projetado uma Criação material caso não tivesse feito surgir de Si 
Mesmo o polo oposto de proporções infinitas à vossa compreensão, 
por ser este a própria Criação. É ela, portanto, condenada, rígida, 
persistente e quase que morta, se porventura deve corresponder à 
finalidade prevista pelo Criador. Naquilo que ela é, sua finalidade 
é boa perante Deus. Apresenta-se nociva em seu efeito somente às 
criaturas, porque têm o destino — devido à sua alma e em parte pelo 
corpo — de se unir a Deus através de Seu Espírito Puro e Positivo, 
como seres despertados da morte, sem contudo perderem sua liber-
dade e independência absolutas.

2. Surge, automaticamente, a mais importante indagação da 
Vida: Que compete ao homem fazer e considerar a fim de prote-
ger sua alma da recaída no antigo julgamento da matéria? Resposta: 
Deve cumprir os Dez Mandamentos dados por Moysés, que se resu-
mem na necessidade da Fé em Deus Verdadeiro, amando-O acima 
de tudo com toda sua alma, e o seu próximo como a si mesmo — e, 
em caso de necessidade, ainda mais!

3. Nesses dois Mandamentos se baseia a Lei Mosaica e de todos 
os profetas, que apenas repetiram o mesmo com outras palavras, 
para melhor compreensão.

4. Quem isto fizer preservará coração e alma de qualquer or-
gulho, dureza, raiva, ódio, amor-próprio, inveja, ciúme, avareza, 
cobiça, luxúria, domínio e tendências mundanas, podendo com fa-
cilidade ingressar no Polo da Vida de Deus. O amor a Deus preen-
che todas as criaturas com o Espírito Divino, e o amor ao próximo 
corporifica e positiva o mesmo na alma, no que ela em tudo se torna 
idêntica a Deus, através de Seu Espírito de Amor.

5. Uma vez semelhante a Deus, sê-lo-á com o Polo Positivo em 
Deus, e regerá com Ele sobre toda matéria, que jamais poderá prendê-la 
e tragá-la. Quem assim agir colherá o que acabo de vos demonstrar, su-
jeito a um eterno crescendo. Foi-te possível compreendê-lo, Epiphânio?”



Jacob Lorber

408

231.	QUAL SERÁ A SALVAÇÃO DOS IGNORANTES?

1. Diz Epiphânio: “Senhor e Mestre! Grande foi a Tua Obra 
Milagrosa em benefício de nossa matéria; maior é, todavia, Tua Sa-
bedoria contida em tal Ensinamento, provando-nos, de modo mais 
intenso, Tua Divindade. Com a transformação dessa zona, demons-
traste estares Pleno da Onipotência Divina; agora, certificaste-nos 
seres incontestavelmente Aquele cujos Pensamentos e Ideias formam 
o polo oposto, fixo e condenado.

2. Compreendi o que apontaste com a indagação e presumo que 
Aziona e Hiram também o sentiram. Precisamente este ponto des-
perta uma questão de suma importância para toda a Humanidade.

3. Estamos cientes de nossa ação para evitarmos a reabsorção da 
alma através de Teu polo oposto, destino lastimável para quem não 
pôde salvar-se. Que farão as criaturas incontáveis que habitam nossa 
Terra e desconhecem tal revelação? Quantas já desencarnaram antes 
de nós e quantas ainda nos seguirão?

4. As precedentes, por certo, nada disto sabiam e viveram pelo 
gozo material. Haverá para elas outro destino no Além do que a 
prisão no polo negativo? Quem as salvará, e quando? Que diferença, 
no todo, farão aquelas poucas que, por serem de origem espiritual, 
mais facilmente se inclinaram ao espírito e, quando desencarnaram, 
ingressaram sem impedimento em Teu Polo de Vida?! Se contar as 
pessoas beatas e espiritualizadas de que se fala nos livros, não atin-
gem cem mil! Que representa isto, contra as inúmeras tragadas pelo 
polo oposto para épocas incalculáveis? Nesse caso, pergunto a qual-
quer homem razoável se não teria sido melhor que tais infelizes ja-
mais tivessem nascido?!

5. O mesmo se dará com os que virão daqui a vários séculos: re-
ceberão alguns conhecimentos confusos de Tua Doutrina; quem os 
esclarecerá, como o fazes agora?! Se uma Doutrina tão extraordiná-
ria não for transmitida com toda clareza, dificilmente será aplicada 
como norma de vida, e a matéria será como sempre vencedora.



O Grande Evangelho de João – Volume V

409

6. Considero santo e sublime tudo que nos ensinaste — mas 
essa falha é inconteste e desejava ter mais essa explicação para minha 
alma. Tua Vontade se faça!”

232.	CONDUTAS NO ALÉM E REENCARNAÇÃO

1. Digo Eu: “Se a situação com outros povos fosse como a ima-
ginas, a salvação da alma seria bem triste; a questão, porém, é diver-
sa, tendo cada criatura oportunidade de se dedicar mais ao espírito 
do que à matéria, seja sua crença qual for. Nesse caso, já não é possí-
vel à alma no Além ser atraída pelo polo negativo, ficando numa si-
tuação neutra com sua vontade, onde não pertence a nenhum polo. 
Denomino esse estado das almas de ‘reino intermediário’, onde são 
guiadas pelos espíritos perfeitos ao polo positivo.

2. É claro ser vagarosa a completa reforma; contudo, não im-
porta, uma vez que não se corre o risco da perdição integral duma 
alma. E, ainda mesmo sendo tragada pelo polo oposto, devido a 
sua grande teimosia — terá de se submeter, após eões, a passar por 
outra encarnação, neste ou em outro mundo, incontáveis no Espaço 
Infinito, sem saber ou pressentir já ter vivido. Tal noção também de 
nada lhe adiantaria, porquanto recairia, pelos sentidos, à inclinação 
original, tornando-se óbvio a segunda prova de vida. A fim de vos 
facilitar a compreensão, darei um exemplo.

3. Admitamos ter vivido há dois mil anos um rei excessivamen-
te dominador e cruel, que tivesse feito matar milhares de criaturas 
por simples volúpia assassina, e além disto viciado dos mais perver-
tidos. Será fácil adivinhar-se o destino de sua alma após a morte!

4. Como já demonstrei, ela só pode entrar em convívio com 
almas idênticas. Todos vós podeis imaginar sua situação em compa-
nhia de elementos semelhantes e, mais tarde, piores, porque, após 
certo tempo, aumenta sua ira e vingança. Tudo tem seus limites em 
almas materialistas, com exceção do orgulho e domínio, fato muitas 
vezes demonstrado por monarcas da antiguidade, que se apresenta-



Jacob Lorber

410

vam ao povo como deus, exigindo adoração e veneração por toda 
sorte de oferendas e sacrifícios.

5. No Além, tal inclinação atinge grau muito mais elevado. 
A história do Rei Nabucodonozor da Babilônia demonstra isto de 
modo claro. Todas essas almas se apresentam como deus poderoso 
e onipotente, assumem posição e atitudes de domínio tremendo, 
exigindo tudo das outras, de índole idêntica.

6. Impossível imaginardes a ira daquelas que de há muito se 
estraçalham pelo mesmo motivo, ao se atirarem à tal psique presun-
çosa, fazendo-a passar por provas indizíveis. Em sua tremenda igno-
rância, ela suporta por certo tempo todos os martírios e sofrimentos, 
porque presume ser mais tarde reconhecida pelas outras como deus 
e soberano.

7. Percebendo, pelo decorrer dos tempos, ter sido ludibriada, 
enche-se de ódio e raiva contra seus algozes; surge, então, luta e fogo 
tremendos, levando tais psiques à dissolução, e se destruiriam caso 
fosse possível.

8. Tal fúria permitida, conquanto horrorosa, tem seu lado bom, 
porque é destruída grande parte da matéria perniciosa, ficando a 
alma mais pura. Após muitas lutas idênticas, uma ou outra se torna 
mais cordata e procura afastar-se daquele grupo violento; quando 
é geralmente permitido seu ingresso num outro, melhor, ela então 
volta a encarnar.

9. Voltemos ao relato do rei, cuja alma passou pelo destino aci-
ma. Reencarna num Continente completamente afastado da antiga 
vida, na Ásia setentrional, num meio mui simples, de nada se lem-
brando para não prejudicar sua carreira evolutiva.

10. Apresentando o mesmo sexo, cria-se num ambiente pobre 
e, com educação precária, consegue tornar-se lavrador; reconhece a 
Deus, ora e Lhe agradece pelo pão de cada dia. No final, agrada-lhe 
servir a outrem por pagamento reduzido, envelhece, torna-se fraco e 
doente, morrendo como outro qualquer.

11. Que é feito de sua alma? Junta-se no Além às almas boas 
e trabalhadoras e se alegra em ser modesta e servir a todas. Essa 



O Grande Evangelho de João – Volume V

411

inclinação favorável de sua índole produz, em breve, o despertar da 
centelha divina, de certo modo seu ‘duplo’ espiritual. Alcançado tal 
ponto, não dista a união com ele, que lhe faculta a plena consciên-
cia e a recordação clara de seus estados anteriores; por isto louva a 
Sabedoria, Poder e Amor de Deus que a levaram de estados tão lasti-
máveis à Vida Eterna e Verdadeira. Por aí podeis perceber a maneira 
pela qual Deus conduz, pelos caminhos insondáveis aos mortais, as 
almas pervertidas à Luz e à Vida.”

233.	SURGIR E DESAPARECER DAS CRIAÇÕES MATERIAIS

1. (O Senhor): “Deus, em Si o Amor Puríssimo, só pode amar 
Seus Pensamentos e Ideias, muito embora constituam, como criatu-
ras, o Seu Polo oposto. Assim, uma pedra não será eternamente pe-
dra, e em eões de anos essa Terra e as inúmeras estrelas envelhecerão, 
tornando-se porosas, qual veste antiga. Tudo será transformado em 
elemento espiritual e independente, dando lugar a outras Criações 
materiais, prosseguindo-se a evolução.

2. Para tal, decorrerão mais que eões vezes eões de anos ter-
ráqueos. Não deve ser compreendido como se a Criação atual 
deixasse subitamente de existir, surgindo nova, pois isto ocorre 
parcialmente, assim como na floresta as velhas árvores morrem, 
transformando-se em água, atmosfera e éter, isto é, passam a um 
elemento espiritual, enquanto surgem em seu lugar uma quanti-
dade de outros vegetais. A ação do Espírito de Deus tanto age nas 
coisas pequeninas como nas grandes, se é que perante Deus se pode 
classificar algo de ‘grande’.

3. Demonstrei-vos tudo de modo claro, sem usar de simbolis-
mo, como faziam os antigos sábios. Tendes esse privilégio porque 
possuís a necessária capacidade de assimilação; não necessitais passá-
-lo adiante, mas ensinai apenas ser imprescindível aos homens acre-
ditarem em Meu Nome e cumprirem os Mandamentos de Deus, 
verdadeiras Leis de Amor. Todo o resto será revelado ao indivíduo 
renascido pelo próprio espírito provindo de Deus, dentro das neces-



Jacob Lorber

412

sidades psíquicas. As crianças só podem ser alimentadas com leite, 
mas os adultos e fortes poderão digerir alimentos mais consistentes.

4. Refleti sobre tudo em vossos corações e, caso houver ainda 
algum ponto duvidoso, ficarei mais cinco dias como vosso Hóspede, 
podendo receber os necessários esclarecimentos de Mim ou de um 
dos Meus discípulos. Daqui por diante, nada de novo acrescentarei, 
porquanto estais bem orientados; ficarei mais alguns dias como vos-
so Amigo para demonstrar-vos certas utilidades terráqueas. Agora, 
vamos ver as novas instalações, hortos, campos e animais caseiros!”

5. Todos Me agradecem de coração pelo Ensinamento, levan-
tam-se e Me acompanham junto aos outros. Depois de se terem cer-
tificado de tudo, extasiam-se e passam a orientação acerca de Minha 
Pessoa, da finalidade elevada de Minha Vinda, transmitindo grande 
alegria aos vizinhos.

6. Pessoalmente os oriento do uso de vários apetrechos, capaci-
tando-os para bons lavradores. Deste modo se passam os cinco dias 
neste lugarejo.

Evangelho de Matheus Capítulo 17

234.	A TRANSFIGURAÇÃO DO SENHOR NO MONTE TABOR
(Matheus 17, 1–2)

1. No sexto dia, propriamente o sétimo, digo aos discípulos: 
“Trabalhamos honestamente durante seis dias, conseguindo boa co-
lheita nesse deserto. Está, pois, em tempo de seguirmos caminho; 
existe ainda noutra parte uma quantidade de campos sem cultivo e 
desertos que iremos cultivar, abençoar e frutificar.

2. Antes de prosseguirmos, subirei esta elevada montanha a 
cujos pés nos encontramos, em companhia de Pedro, João e Jacob, 
enquanto vós outros aqui esperareis!” Naturalmente Me perguntam 
por que motivo não podem também fazer a escalada.



O Grande Evangelho de João – Volume V

413

3. Respondo: “Porque assim o quero!” Então se calam, sem algo 
mais perguntar. Aziona diz de si para si: “É a montanha mais alta e 
dificilmente escalada!”

4. Digo Eu: “Crê-Me, não existe para Mim uma que seja por 
demais íngreme e alta! Em poucas horas estaremos de volta e pode-
rás aprontar o almoço.”

5. Em seguida chamo os mencionados discípulos e encetamos 
a escalada. Dum lado a montanha era accessível, de sorte que alcan-
çamos o cume em poucas horas; comumente isto só era possível em 
doze a treze horas, tornando-se nossa subida, milagrosa.

6. Do alto descortina-se a paisagem da Galileia, Judeia e Pales-
tina, inclusive uma parte do grande Mar. Quando extasiados com 
tal maravilha, os discípulos Me agradecem com efusão, também Eu 
Me sinto transfigurado, a ponto de Minha Face irradiar qual Sol e 
Minhas Vestes se tornarem tão alvas como a neve tocada pelos raios 
solares. Perplexos, os três se calam.

7. Após certo tempo, Pedro se anima a dizer: “Senhor, acaso 
estaremos no Céu ou apenas no Paraíso? Tenho a impressão de estar 
ouvindo o sussurro de vozes angelicais!”

8. Digo Eu: “Nem no Céu, tampouco no Paraíso, mas simples-
mente na Terra! Entretanto, encontramo-nos em ambos pela força 
da palavra quando contém o Bem e a Verdade. Eis o que transfor-
mou vossa alma, ocasionando Minha Transfiguração externa, pro-
vando estardes no Céu e no Paraíso, porque vosso íntimo está pleno 
do Bem e da Verdade. O verdadeiro Céu e Justo Paraíso consistem 
na vossa fé em Mim, fazendo o que vos ensino, exemplificando vos-
so amor de coração, no que tendes realmente o Verdadeiro Reino 
de Deus em vós — pois que não existe em parte alguma. Uma vez 
dentro de vós, também se estende por todo Infinito; e se estiverdes 
nesta Terra, ou na Lua, ou numa das inúmeras estrelas — que são 
simples planetas — estareis rodeados de vossos afins felizes, muito 
embora não os podendo ver com esses olhos!”



Jacob Lorber

414

235.	O SENHOR PALESTRA COM MOYSÉS E ELIAS
(Matheus 17, 3)

1. Diz Pedro: “Consta na Escritura o seguinte: As almas dos 
mortos serão guardadas em paz no seio da terra até o Dia do Juízo 
Final, onde serão despertadas pelas trombetas possantes dos anjos. 
As boas ressuscitarão para a Vida Eterna no Reino Celeste de Deus, 
enquanto as más serão eternamente expulsas para o inferno e marti-
rizadas pelos demônios.”

2. Digo Eu: “Já vos esclareci minuciosamente como se deve in-
terpretar essa, como também todas as outras profecias; portanto, 
seria supérfluo repeti-lo. A fim de vos curar de conceitos tão errô-
neos, abrirei vossa visão interna, certificando-vos pessoalmente da 
mencionada paz de almas de patriarcas de há muito desencarnadas, 
e qual o aspecto do seio da terra.”

3. Em seguida exclamo: “Abra-te” — e no mesmo instante apa-
recem dois profetas, Moysés e Elias; palestram Comigo claramente 
daquilo que Me sucederia em alguns anos, e se porventura não po-
deria ser evitado. Eu, porém, afirmo-lhes da impossibilidade de Eu 
fazer outra coisa senão a Vontade do Pai que está em Mim.

4. Os dois profetas se curvam diante de Mim e dizem em unís-
sono: “Ó Senhor, somente Tua Vontade é Santa e se faça para sem-
pre entre nós, nos Céus, como entre todas as criaturas e espíritos na 
Terra! Ambos fomos em vida considerados e importantes, em virtu-
de de Teu Nome; entretanto, preferiríamos estar Contigo na Terra 
para sermos o que são esses três e os outros, ausentes, não obstante 
serem agora e por muito tempo desprezados e perseguidos por causa 
de Teu Nome!”

5. Digo Eu a Elias: “Estiveste ainda há pouco junto Comigo na 
Terra; — agradou ao teu corpo a obra de Herodes?”

6. Responde Elias: “Na Terra não, muito mais aqui, com toda a 
sublime bem-aventurança de que desfrutarei para toda a Eternidade, 
daria preferência a encarnar mais centenas de vezes, ainda mesmo 
que fossem dolorosas e cheias de espinhos.”



O Grande Evangelho de João – Volume V

415

7. Nesse instante, os discípulos são tomados dum sono profun-
do, caem por terra e adormecem por certo tempo. Enquanto isto, 
prossigo, dizendo a Elias: “No Final dos Tempos desta Terra serás 
enviado em carne às criaturas, mas não de visão velada, e sim mais 
consciente que as duas primeiras encarnações, quando sob o nome 
de ‘Sehel’ e, mais tarde, ‘Elias’. Moysés te acompanhará como espíri-
to, pois seu corpo será posse da Terra até o fim dos tempos.

8. Então toda carne desta Terra será espiritualizada; tu jamais 
necessitarás disto, porque te dei um novo corpo para sempre. Cuida 
bem dos filhos de Israel até Eu voltar à Casa dentro em pouco, tão 
logo tiver concluído Minha Maior Obra! Então te darei uma posi-
ção segura em Meu Novo Reino. Chegou a época que te demonstrei 
há tempo, na Terra, criando Eu tudo de novo: Primeiro, Minhas 
Criações espirituais e, mais tarde, ocorrendo o mesmo à matéria, até 
que tenha alcançado o justo grau de fermentação! Agora deixai-me 
despertar os discípulos!”

236.	OS TRÊS DISCÍPULOS EM PALESTRA COM OS ESPÍRITOS
(Matheus 17, 4–9)

1. Os três discípulos despertam, erguem-se do solo e deparam 
Comigo, Moysés e Elias sem forte iluminação, o que é de seu agra-
do, porquanto haviam sido anteriormente ofuscados de maneira 
poderosa. Relatam terem palestrado em sonho com muitos profetas 
da antiguidade, acerca de todas as situações do Além, recebendo 
esclarecimentos de muitas coisas ocultas.

2. Moysés e Elias prosseguem neste ensino, deixando os três tão 
contentes e felizes, a ponto de Pedro exclamar: “Senhor, como é 
bom estarmos aqui! Se quiseres, poderemos construir três cabanas: 
uma para Ti, outra para Moysés, e a terceira para Elias!” Enquan-
to ainda fala desse projeto, uma nuvem espessa, porém luminosa, 
os encobre, impedindo qualquer visibilidade. Então uma voz se faz 
ouvir: “Vede, eis o Meu Filho Amado, em Quem Me comprazo — 
deveis ouvi-Lo!”



Jacob Lorber

416

3. Como estas Palavras tenham o efeito do forte rugir do tro-
vão, assustam-se os discípulos e caem sobre as faces. Aproximo-Me 
deles, toco-lhes nos ombros, dizendo: “Levantai-vos e nada temais!”

4. Ao fazer isto só veem a Mim, admirando-se sobremaneira 
daquilo que se passara. Além disto começam a formular perguntas, 
mormente quanto à significação do sonho.

5. Eu, porém, lhes digo: “Isto tudo ser-vos-á revelado à alma 
pelo vosso espírito — de certo modo Meu Espírito dentro de vós — 
tornando-se posse real e viva; pois se agora assim fizesse, assimilaríeis 
o esclarecimento pelo intelecto, acreditando-o porque fora por Mim 
transmitido. Entretanto, não estaríeis na plena verdade, e isto pelo 
motivo de não ser vossa posse a explicação, mas Daquele que a deu 
de Seu Tesouro Vivo. Tão logo vosso espírito o transmitir à vossa 
alma, a revelação será posse vossa, inteirando-se na Verdade plena.

6. Vosso espírito é o Meu Próprio Espírito em vós, e sabe de 
todas as coisas e situações como Eu, podendo-vos levar à Sabedoria 
Completa. Por enquanto, ainda não age consciente e ativo no todo, 
embora seja desperto e com ação; mas sua manifestação é para vós 
algo estranho e heterogêneo, por ser vossa alma ainda impura, a fim 
de se poder unir ao espírito.

7. Quando após Minha Crucifixão tiver subido aos Meus Céus, 
espargirei o Espírito Santo de toda Verdade sobre vossas almas, 
unindo-as com Ele. Este Espírito, que Se amalgamará convosco para 
sempre, levar-vos-á à Verdade e Sabedoria Totais.

8. A ninguém relateis das visões aqui havidas antes de minha 
Ascensão, tampouco aquilo que operei em Cesareia Philippi e nesse 
deserto. Agora, desçamos à aldeia dos pescadores!” Iniciamos o re-
gresso, onde novamente recomendei calarem das visões aos demais 
discípulos, até a Minha Ressurreição.



O Grande Evangelho de João – Volume V

417

237.	AS DIVERSAS ENCARNAÇÕES DE JOÃO BAPTISTA
(Matheus 17, 10–13)

1. Ainda em caminho, morro abaixo, Pedro Me aborda, inda-
gando a respeito da afirmação dos escribas de ser preciso a vinda de 
Elias antes da Chegada do Messias Prometido, a fim de organizar 
tudo, preparando deste modo os caminhos do Senhor.

2. Digo a Pedro: “Eles têm razão e tua pergunta também se 
justifica! Bem que Elias deverá preceder-Me para preparar tudo; mas 
digo-vos: Ele esteve aí, mas não o reconheceram, tampouco a Mim, 
fazendo-lhe o que quiseram. Do mesmo modo agirão Comigo, o 
Filho do Homem, como já disse por várias vezes. Afirmo-vos: Esta 
geração maldosa não descansará até que haja alcançado a meta de 
sua vingança — e com isto sua própria condenação!

3. João, no qual habitava o espírito de Elias, deu testemunho, 
ensinou, batizou e preparou assim o povo para Minha Vinda! Qual 
foi a paga?

4. Eu Mesmo transmito a Doutrina Pura da Vida e opero mila-
gres inéditos nesta Terra, que não serão repetidos nesta Grandiosidade 
e Extensão; por isto, sua ira e vingança são tanto maiores, chegando 
a ponto de Me fazerem, com a permissão do Alto, o que já vos falei.

5. Em vosso íntimo surge sempre a antiga dúvida do porquê Eu 
permitir tal coisa. Como já fostes suficientemente orientados a res-
peito, vamos descendo para junto dos outros!” Nem bem termino, 
os três percebem que João Baptista é propriamente Elias.

6. E Pedro novamente pergunta: “Senhor, fato estranho se 
prende a Elias! Já viveu três vezes nesta Terra, quer dizer, em carne? 
As primeiras duas vezes, como Sehel e Elias, ele não morreu, pois su-
biu aos Céus de corpo transfigurado, muito embora tivesse nascido, 
quando Elias, de mulher. Nessa última vez, ele foi decapitado. Que 
aconteceu com os primeiros corpos e qual o destino do terceiro? 
Apresentar-se-á com três corpos, quando tudo estiver resolvido no 
teu reino celeste? Pois consta que no Dia do Juízo Final também os 
corpos ressuscitarão, unindo-se às almas. Como se entende isto?”



Jacob Lorber

418

7. Digo Eu: “A maneira pela qual se deve entender a ressur-
reição da carne e o Dia do Juízo Final já foi por mim elucidada 
de sobejo, em Cesareia Philippi e lá embaixo, na aldeia. Acaso não 
guardas Minhas Explicações?! Como posso repetir sempre o mesmo 
assunto?! Tens uma noção, mas sem a conexão necessária, culpa da 
tua forte inclinação judaica, obrigando-te a tomar tudo ao pé da 
letra, não obstante todas as Minhas Interpretações! Aceita a justa 
compreensão e torna-te entendido neste Meu Conhecimento de Luz 
Verdadeira, que deixarás de perguntar por coisas que, mais do que 
nenhum outro, deverias saber!

8. Porventura não é o dia do nascimento da criança seu dia mais 
recente?! E o dia presente em tua vida, o mais novo, enquanto o de 
teu nascimento o mais antigo?! A carne de teu corpo apodrecerá, 
transformando-se em vermes, plantas e de suas almas surgirão seres 
completamente diversos, que jamais terão ligação com tua alma e o 
teu espírito! Compreendes? O Dia do Juízo Final para tua alma será, 
evidentemente, o de tua morte.”

238.	A RESSURREIÇÃO DA CARNE

1. (O Senhor): “Na ressurreição da carne deve se entender 
as boas obras do amor ao próximo! Representarão a carne de tua 
alma, ressuscitando imediatamente com ela para a vida eterna, 
qual corpo sólido e etéreo, no primeiro dia de tua existência no 
Além, com a chamada da trombeta, conforme consta em Mi-
nha Doutrina. Ainda mesmo se tivesses tido cem encarnações 
na Terra, terás, no Além, apenas um corpo, isto é, o acima dito. 
Compreendeste?”

2. Responde Pedro: “Sim, Senhor e Mestre, mais do que nunca! 
Lembro-me, entretanto, do texto de um profeta, que soa mais ou 
menos assim: Verás Deus em tua carne; por isto conserva-a pura e 
não a vilipendies por variados pecados! Jamais verás o Semblante de 
Deus com a carne pecaminosa! — É difícil ao raciocínio comum 
interpretar isto dentro da verdade!”



O Grande Evangelho de João – Volume V

419

3. Digo Eu: “Nem tanto! O sentido da frase: Verás Deus em tua 
carne, quer dizer: Vê-Lo-ás em tuas boas obras, dentro da Vontade 
Divina, por serem somente elas realizadas pela alma através do cor-
po, que lhe foi dado apenas como instrumento — auferindo à alma 
a dignidade diante de Deus, ou o contrário. Obras puras produzem 
pureza; obras impuras produzem impurezas. O pensamento puro 
dentro da pura ciência e, além disto, uma conduta casta e limpa, 
sem obras de amor ao próximo, ou talvez poucas — não facultam 
corpo espiritual, nem tampouco a visão de Deus.

4. Enquanto a alma for de tal modo cega a não compreender 
que não somente o saber, mas sim, antes de tudo, as obras dentro do 
conhecimento e a fé pura facultam a verdadeira solidez na vida — é 
ainda mui pobre e assemelha-se a alguém entendido em construções 
e que, dispondo de material de boa qualidade, não se resolve pôr 
mãos à obra. Acaso terá moradia para proteger-se contra o desenca-
dear dos elementos tempestuosos?

5. De que te adianta, na tempestade, a certeza fundamental 
de que as paredes bem construídas podem enfrentá-las, assegu-
rando-te proteção plena — se porventura não tens um teto e tam-
pouco poderás alcançar outro, na peregrinação pelo inclemente 
deserto da vida?!

6. Meus caros, o saber e a fé, por mais puros que sejam, não 
contêm muralhas sólidas que vos protejam em épocas tempestuosas! 
Isto só se dá com as obras do verdadeiro amor ao próximo. São elas 
o corpo real e permanente da alma, sua habitação, sua pátria e seu 
mundo justo. Lembrai-vos disto, não só por vossa causa, mas em 
virtude daqueles a quem fordes pregar o Evangelho após Mim! Tão 
logo se integrem e acreditem no Verbo da Salvação, aconselhai-os a 
fazerem as verdadeiras obras do amor ao próximo, tantas vezes por 
Mim recomendado!

7. Em verdade vos digo: Alguém afirmando amar a Deus so-
bre todas as coisas, desconsiderando a miséria do pobre, jamais verá 
Deus em sua carne! Pois os fariseus e escribas também alegavam 
servir a Deus na medida e compreensão mais elevadas, apaziguan-



Jacob Lorber

420

do constantemente a Humanidade pecadora com Deus, através de 
preces e oferendas; em compensação, extorquiam o povo; portan-
to, não existe amor ao semelhante. De que adianta? Nem a eles, 
nem ao povo!

8. Primeiro, Deus nunca necessitou de qualquer serviço huma-
no, muito menos de animais sacrificados em holocausto. Considera 
ele, com agrado, o sacrifício feito pelo verdadeiro amor ao próximo 
em obras de caridade, espargindo Sua Bênção de Vida. Entendes, 
agora, o que vem a ser o sentido do mencionado texto, Pedro?”

9. Responde este: “Sim, Senhor, estou plenamente orientado! 
Agradeço-Te, como todos, por tal esclarecimento! — Pelo que vejo, 
já estamos de volta, mas já é noitinha!”

10. Digo Eu: “Não importa! Tomaremos algum pão e vinho 
para prosseguirmos ligeiros!”

239.	O BENEFÍCIO DA PARCIMÔNIA. O PREPARO DA CARNE 
DE ANIMAIS IMPUROS

1. Apressamos os passos, alcançando em breve a casa de Aziona, 
onde ele, Hiram e Epiphânio haviam preparado um bom repasto 
de peixes, pão e vinho. Despercebidamente, Pedro Me diz: “Senhor, 
falaste há pouco de pão e vinho — e agora eles também prepararam 
peixes. Podemos deles nos servir?”

2. Repreendo-lhe tal receio genuinamente templário e mesqui-
nho, dizendo: “Come o que houver, que não prejudicarás corpo e 
alma; abstém-te apenas da intemperança. Este conselho serve para 
todos, pois o que excede à medida é prejudicial ao homem. Intem-
perança no comer gera moléstias estomacais — e o excesso na be-
bida produz, além dos males de estômago e pulmão, a volúpia da 
carne, gerando toda sorte de impudicícia.

3. Sede, por isto, comedidos e sóbrios, que tereis num corpo 
sempre sadio — alma sã e alegre! Quem tiver a incumbência de 
preparar os alimentos para si e outros deve fazê-lo na hora de serem 
ingeridos — assim não prejudicarão! Lembrai-vos também disto!”



O Grande Evangelho de João – Volume V

421

4. Pedro prossegue, indagando: “Senhor, acaso não pecam os 
pagãos pelo uso da carne de animais impuros? A nós, judeus, tal é 
proibido, e quem o fizesse pecaria contra a Lei de Moysés.”

5. Digo Eu: “Em caso de necessidade, poderás, ainda mesmo ju-
deu na íntegra, comer a carne de qualquer animal, que te fará bem; pois 
todo alimento que o homem for obrigado a ingerir é por Mim purifi-
cado — devendo, neste caso, apenas observar ainda maior sobriedade!

6. A carne de porco é boa; deve o animal abatido perder todo o 
sangue e ficar durante sete dias temperado com sal, vinagre e tomi-
lho. Em seguida, enxuga-se a carne em pano de linho, e pendura-se 
por algumas semanas no defumador de madeira especial, tempera-
-se e deixa-se até que fique dura e seca, completamente. Quando 
se quiser usá-la, é preciso aferventá-la em água e vinho, em partes 
iguais, juntando tomilho e salsa, conseguindo assim um alimento 
bom e nutritivo; os porcos sempre devem ser abatidos no inverno. 
Da mesma forma se deve proceder com outros animais impuros e 
as variadas espécies de aves e peixes, caso em que sua carne não 
prejudicará, desde que parcimoniosamente ingerida. Agora saberás, 
Pedro, de que podes te alimentar e do preparo de tudo, a fim de que 
não peques contra teu estômago e tua alma. Vamos tomar ligeiros a 
nossa refeição e seguir incontinenti!”

7. Entrementes, aproxima-se Aziona e diz: “Senhor e Mestre, 
não preferirias seguir amanhã cedo? A próxima vila dista daqui vá-
rias horas, e antes de chegares lá será noite fechada!”

8. Respondo: “Conservai a Mim e Minha Doutrina em vossos co-
rações, que ficarei convosco até o fim de vossos dias e eternamente no 
Além! Agora tenho de partir, pois não longe daqui muitos Me aguar-
dam. Apresso-Me em socorrê-los. No inverno passarei alguns dias con-
vosco, pois ficarei em tal época em Kis, perto de Caná. Soltai o navio 
para que possa partir com Meus discípulos!” Dito e feito, contornamos 
o norte da cordilheira, alcançando, em breve, pequena enseada preci-
samente do lado oposto ao local onde permanecêramos alguns dias.

9. À beira da praia há uma aldeia muito povoada e de grande 
movimento, por se tratar dum porto onde se comercializa o me-



Jacob Lorber

422

lhor sal, o mais puro óleo, madeira de construção e os mais variados 
utensílios para uso doméstico. Por isto, o local apresenta bastante 
prosperidade; é muito procurado, justamente aquele onde há alguns 
meses Eu havia enviado Meus discípulos para prepararem as criatu-
ras à Minha Chegada e os fizera voltar de modo milagroso à mon-
tanha de Kis, onde Me encontrava. Assim sendo, já era conhecido e 
muito mais ainda os Meus apóstolos, que naquela ocasião lá haviam 
permanecido vários dias.

240.	A CURA DE UM MENINO OBSEDADO
(Matheus 17, 14–21)

1. Desembarcamos e atracamos o navio precisamente num 
dia de feira, motivo de atração para o povo. Nem bem nos aproxi-
mamos, várias pessoas nos reconhecem e uma dentre elas se atira a 
Meus Pés, exclamando: “Senhor, tem piedade do meu filho, acome-
tido dum grande sofrimento! Alegam os médicos ser ele lunático, o 
que lhe acarreta imensos dissabores, porque muitas vezes leva quedas 
no fogo e na água. Quando, há tempos, aqui estiveram os Teus discí-
pulos, curando muitos doentes graves pelo passe, levei a eles o meu 
filho; mas não puderam socorrê-lo.”

2. Eis que Me viro para aqueles cuja fé ainda não se tornara 
rocha, e alguns meses passados nada conseguiram em Meu Nome, e 
digo: “Ó geração incrédula e errada! Até quando terei de estar con-
vosco?! E até quando vos suportarei?! Trazei-Me o menino!”

3. O pai se levanta e corre à casa para buscar o filho. Quando 
este se acha junto de Mim, contrai as feições, pois o mau espírito 
que o domina se atira sobre ele, fazendo com que profira, pela boca 
contorcida, imprecações e maldições horrendas, cuja repetição é 
desnecessária. Eu ameaço o elemento mau, ordeno-lhe deixar o cor-
po do pequeno e atirar-se no inferno. O demônio se afasta de modo 
visível, e o garoto recupera a saúde. O mau espírito tem a figura 
dum gato preto, grande e peludo, e Me pede: “Filho do Altíssimo, 
dispensa-me do inferno e dá-me outro castigo qualquer!”



O Grande Evangelho de João – Volume V

423

4. Eu, porém, afirmo: “Afasta-te e te penitencia, nos vales 
desertos da Lua de onde vieste, de teus atos horrendos, pratica-
dos há oitenta anos!” No mesmo instante, o gato toma a forma 
de um macaco provido de grandes asas de morcego, levanta voo 
e desaparece qual flecha. Os presentes estão perplexos e muitos, 
horrorizados.

5. Eu os acalmo, dizendo: “Nada temais; a Mim é dado todo 
Poder no Céu como na Terra, e esse espírito, que durante sete anos 
martirizou sua vítima, jamais se aproximará da Terra!”

6. O pai do menino dirige-se a Mim: “Senhor, por que teve que 
suceder isso a meu filho, porquanto nunca pecou, mesmo aparente-
mente, e além disto todos os meus vivem rigorosamente dentro da 
Lei? Por que Deus permite tal coisa?”

7. Respondo: “Deus experimenta justamente aqueles que Ele 
mais considera; caso a criatura cumpra suas provações, terá encon-
trado sua salvação, para sempre. A alma de teu filho tem sua origem 
em um dos grandes mundos que preenchem o Universo. Para sua 
própria salvação teve que suportar essa prova, além da encarnação, 
conseguindo, ainda jovem, força tal, que outras dificilmente alcan-
çam, ainda mesmo suportando durante um século o peso do físico.

8. Acredita-Me: As criaturas ignoram a razão das coisas; somen-
te Deus sabe o porquê. Há oitenta anos atrás, esse mau espírito era 
um usurário mercador de porcos mui rico e, como judeu, entregou-
-se finalmente ao tráfico de escravas, praticando imensas crueldades. 
Teve morte miserável, e seu destino concretizou-se no reino dos dia-
bos, como próprio demônio.

9. Essa situação não sendo de seu agrado, refletiu intimamente: 
Por que me tornei diabo? Responsável disto é o meu físico perverso 
e guloso. Tinha vontade de voltar à Terra, num corpo saudável e 
sóbrio dum menino inocente, para tornar-me anjo! E caso o físico 
dele manifeste o menor desejo à intemperança, será imediatamente 
por mim castigado!

10. Como tal intenção fosse realmente firme dentro da alma 
perversa, foi-lhe de pronto concedida. O resultado é bom para o 



Jacob Lorber

424

menino, e a alma, anteriormente maldosa, já tomou direção para 
melhor e algo de humano. O resto será obra dos vales sumamente 
calvos e desertos da Lua!”

11. Prossegue o pai do garoto: “Acaso é a Lua um mundo? E 
como foi possível meu filho se tornar lunático, fator que acompa-
nhou sua possessão, pois a Lua cheia tinha grande influência sobre 
seu mal?!”

12. Digo Eu: “Ser-te-á difícil acreditar que a Lua é um planeta, 
muito embora assim seja. Meus discípulos o compreendem, e seus 
futuros descendentes o saberão ainda melhor. O fato de ter tido o 
menino tão grande pavor da Lua cheia não se baseia em sua nature-
za, mas em seu obsessor, que se origina daquele mundo mui estéril e 
desagradável. O resto não necessitas saber!”

13. Os presentes, ouvindo isto, dizem: “Que homem esqui-
sito! Opera milagres qual grande profeta, em seguida diz coisas 
desconexas!”

14. Achegando-se deles, diz o pai do menino, com rigor: “Ele 
não é louco — e sim nós, porque somos incapazes de assimilar seu 
saber!” Eis que começam a discutir, até que o menino curado a todos 
acalma, com algumas palavras bem empregadas.

15. Em seguida, Meus discípulos indagam: “Senhor, dize-nos a 
razão pela qual não conseguimos expulsar aquele espírito, pois que 
já o fizemos com vários outros, em Teu Nome!”

16. Respondo: “Em virtude de vossa fé fraca! Pois vos afirmo: 
se tivésseis fé segura e firme do tamanho dum grão de mostarda, 
poderíeis dizer a essa montanha: Afasta-te para além-mar! — e tal 
aconteceria, como tudo que quisésseis! Todavia, essa espécie de espí-
rito só pode ser excomungada pela oração e pelo jejum.

17. Quando aqui passastes pela primeira vez, o menino não ha-
via atingido grau tão elevado no jejum e na oração, conforme exigia 
seu obsessor. Agora chegado tal ponto, o mais crente de vós poderia 
ter feito isto, não obstante a reação do espírito. Assim foi melhor. 
— O Sol já desaparece no horizonte, e não demora a chegar a noite; 
vamos entrar na casa do curado!”



O Grande Evangelho de João – Volume V

425

241.	PERMANÊNCIA DO SENHOR EM JESAÍRA E NA CABANA 
DE PEDRO PERTO DE CAPERNAUM

1. Ouvindo Minhas últimas palavras, o pai do menino fica con-
tente por Eu querer Me hospedar em seu lar. Manda preparar uma 
ceia, tratando-nos, inclusive sua família, com muita amabilidade. 
Aconselha-Me, ainda, a não ir para Jerusalém, onde estivera a ne-
gócios, percebendo o ódio incontido dos fariseus à Minha Pessoa.

2. Então lhe digo: “Amigo, conheço seus pensamentos mais 
ocultos, bem como suas intenções, que levarão a termo. Ainda mes-
mo Me assassinando, de nada lhes adiantará; no terceiro dia vencerei 
a morte, ressuscitarei e ficarei com os Meus até o fim dos tempos! 
Deixemos este assunto; dá-nos um bom leito, porquanto estamos 
muito cansados!” Dito e feito; dormimos bem, levantando-nos an-
tes do pôr-do-Sol. Rapidamente tomamos o desjejum e os discípu-
los indagam do programa.

3. Digo Eu: “Seguiremos, porque aqui não há o que fazer!”
4. Contesta o hospedeiro: “Não penso assim; pois nesta aldeia 

existe grande número de pessoas!”
5. Obtempero: “Certo; são na maioria comerciantes, de pouco 

ou nenhum interesse para nós. Por isto, iremos a zonas com menos 
negociantes e usurários.” Em seguida, levantamo-nos e partimos de 
navio. Perto de meio-dia alcançamos Jesaíra, após prolongada tra-
jetória pela margem. Nem bem desembarcamos, somos abordados 
pela multidão, que Me pede para curar os enfermos.

6. Digo-lhes, então: “Não vim apenas em virtude dos doentes, 
e sim para transmitir-vos a Vinda do Reino de Deus, como já fiz há 
tempos. Naquela época não ligastes importância, porque Me conhe-
cíeis de Nazareth — e agora, muito menos Me considerais! Por isto, 
não fico e deixo de curar os doentes! Consultai os médicos; saberão 
dar conta deles!” Com isto, alguns se aborrecem — outros, insistem 
que Eu cure os enfermos.

7. Digo-lhes: “Felizes vós por acreditardes ser Eu o Messias 
Prometido; — basta que depositeis as mãos nos doentes, em Meu 



Jacob Lorber

426

Nome, e eles melhorarão, seja a moléstia qual for!” Eis que mui-
tos exclamam: “Cremos, cremos!” Em seguida, se dirigem rápidos 
aos enfermos, dos quais muitos prontamente se curam. Os outros, 
cuja confiança não era firme, inutilmente aplicam passes, e correm à 
praia para pedir conselho junto de Mim. Eu, porém, já estava longe, 
isto é, na cabana de Pedro, perto de Capernaum.

8. Lá ficamos alguns dias; descansamos das atribulações e aju-
damos a família de Pedro na pesca. A seguir, deixamos o navio, ca-
minhando a pé pela Galileia, onde visitamos uma quantidade de 
aldeias e vilas. Divulgamos o Evangelho e geralmente éramos bem 
acolhidos; mas não faltavam os oponentes, pois nessa viagem operei 
poucos milagres, por encontrar fé reduzida. Além disto, é o Norte da 
Galileia salpicado por gregos e romanos e invadido por feiticeiros, 
razão por que feitos milagrosos pouco impressionavam. Era prefe-
rível lançar a boa semente, deixar que germinasse e voltar após um 
ano para o cuidado necessário.

242.	O SENHOR FALA ACERCA DO SEU FUTURO SOFRIMENTO
(Matheus 17, 22–23)

1. Após terminada a trajetória pelo Norte da Galileia, os discí-
pulos perguntam: “Senhor, durante meses caminhamos nessas terras 
de vila em vila, de casa em casa, pregando Teu Evangelho; muitos Te 
aceitaram com fé e amor, convertendo-se ao judaísmo. Que faremos 
agora? Acaso iremos dirigir nossos passos à Judeia, Itureia, Trachoni-
tis ou Palestina, que tanto nos odeiam?”

2. Digo Eu: “Quando transmitis o Meu Verbo aos homens, vos-
sas palavras são boas e sábias; ao falardes acerca de coisas do mundo, 
sois quais criaturas comuns, imitando seu modo de pensar e agir! 
Quando vier a época de Meu predito sofrimento, apresentar-se-á 
ele de modo indubitável; até lá podemos ir cem vezes a Jerusalém e 
Bethlehém, sem que sejamos atacados. Compreendestes?”

3. Diz Pedro: “Sim, Senhor, pois falaste claramente. Dize-nos 
com sinceridade, como será o Teu sofrimento?”



O Grande Evangelho de João – Volume V

427

4. Respondo Eu: “Já vos informei a respeito na cabana do ve-
lho Marcus, em companhia dos pobres pescadores, e anteriormente 
a caminho de Cesareia; como ainda podeis indagar? Sois tomados de 
medo, o que vos leva a perguntar; a fim de que vossas almas se habi-
tuem, repito: Serei, no futuro próximo, entregue aos homens como 
Filho do homem; este será morto. No terceiro dia, ele ressuscitará de 
modo pleno, surgindo da sepultura, mais vivo do que agora, como 
Eterno Vencedor sobre morte e inferno, voltando ao vosso meio. Nada 
sofrereis em virtude disto; tereis finalmente compreendido o assunto?”

5. Respondem todos: “Sim, Senhor, compreendemo-lo e temos 
a impressão de ouvir as seguintes palavras dentro de nós: É preciso 
possuir um corpo imortal, a fim de se poder abrir os olhos à vida das 
criaturas mortais, cegas e maldosas.”

6. Acrescento: “Amém, é isto mesmo; pois quem não for espiri-
tualmente vivo de modo integral não poderá assegurar ao próximo 
a Vida Eterna. Vim a este mundo para realizá-lo pela palavra e ação 
— por isto terá de acontecer o que falei. Meu Corpo é ainda mortal 
como o vosso; pelo sofrimento tornar-se-á imortal, capacitando-Me 
garantir-vos a Vida Eterna. Assimilastes isto?” Os discípulos, mais 
calmos, o afirmam.

243.	PEDRO E O PUBLICANO
(Matheus 17, 24–27)

1. Entre outras palestras desse teor, afastando a tristeza dos 
discípulos, chegamos às proximidades de Capernaum, onde havia 
uma alfândega perto do Mar Galileu. O aduaneiro, que bem nos 
conhecia, aproxima-se de Pedro e diz: “Vosso Mestre não costuma 
pagar a taxa?”

2. Responde ele: “Sim, caso se Lhe exija; acontece não sermos 
estrangeiros sujeitos por lei ao pagamento da taxa, e além disto ne-
nhum de nós, incluindo o Mestre, possui dinheiro. Sabes que à bei-
ra-mar, a uns duzentos passos daqui, está minha casa, onde ficare-
mos alguns dias. Vou buscar a importância.”



Jacob Lorber

428

3. Diz o publicano: “Não há pressa; sois todos livres, com exce-
ção de vosso mestre, por não ser capernauense.” Com esta solução, 
fomos à casa de Pedro, onde perguntei-lhe: “Que te parece, Simon 
Pedro — de quem exigem os reis da Terra o imposto ou tributo: dos 
filhos do país ou apenas, ao que Me consta, dos estrangeiros?”

4. Responde Pedro: “De acordo com o trato com o aduaneiro, 
somente dos estrangeiros!”

5. Prossigo: “Então somos isentos. A fim de não aborrecermos 
esses gananciosos, pois não tens dinheiro, conforme afirmam os 
teus, toma dum anzol e pesca o primeiro peixe que se aproximar; ao 
abrires seu ventre, encontrarás um estáter. Entrega-o ao aduaneiro, 
por Mim e por ti!”

6. Pedro faz o que lhe ordeno, pescando um enorme salmão, 
o melhor peixe de água doce. De volta da alfândega, ele conta que 
o publicano só queria receber a metade do valor da moeda. Pedro, 
então, informara-lhe que tanto os doze apóstolos quanto o Senhor 
haviam pisado o caminho. Achando justo este cálculo, o aduaneiro 
aceitou a moeda toda.

7. Digo Eu: “Deixa o aduaneiro em paz e manda preparar o 
peixe.” Eis que Jacob Me pergunta da origem da moeda e Eu lhe 
digo: “Os romanos em Capernaum se distraem em atirar moedas ao 
mar para deixá-las apanhar pelos marujos, exímios nadadores. Essa 
foi pegada pelo salmão, que tentou mastigá-la. Não o conseguindo e 
tampouco podendo engoli-la, implantou-se no céu da boca; foi fácil 
Pedro pescá-lo por ser o salmão mui voraz. Para as criaturas, extra-
ordinário se torna esse fato, por ter Eu conhecimento disto. Agora 
tratai da refeição, junto com pão e vinho.” Todos se apressam nesse 
sentido; o vinho, aliás, tem que ser fornecido da maneira milagrosa, 
já conhecida.



O Grande Evangelho de João – Volume V

429

Evangelho de Matheus Capítulo 18

244.	O MAIOR NO REINO DO CÉU. OS TROPEÇOS
(Matheus 18, 1–9)

1. Enquanto assim comemos e bebemos durante uma hora, na 
maior harmonia, alguns discípulos se aproximam e dizem: “Senhor, 
muito nos relataste acerca da forma do Reino Celestial, havendo 
diversos graus de eterna bem-aventurança: uns, próximos de Deus, 
outros mais afastados e alguns mais distantes do Sol da Graça. Acha-
mos isto razoável e lógico; desejávamos ainda saber de Ti quem fu-
turamente será o primeiro em Teus Céus, e como se diz, o maior 
depois de Deus.”

2. Havendo na casa de Pedro várias crianças da vizinhança, cha-
mei uma delas, coloquei-a no centro dos discípulos e disse: “Em 
Verdade vos digo, se não deixardes tais pensamentos mundanos de 
orgulho, para vos tornardes humildes como crianças, não entrareis 
no Reino do Céu, muito embora Meus apóstolos.

3. Quem se humilhar como esta criança e não sentir um vestí-
gio de orgulho dentro de si — é o maior no Reino do Céu; pois so-
mente a verdadeira humildade dum coração puro determina o grau 
de bem-aventurança nos Céus.

4. Quem aceitar em Meu Nome uma criança pobre ter-Me-á 
acolhido Pessoalmente! Quem aborrecer um destes pequeninos, que 
atualmente têm mais fé em Mim que vós, seria preferível que se 
lhe pendurasse ao pescoço uma pedra de moinho e fosse afogado 
no mar profundo. Ai do mundo por causa dos escândalos, pois ele 
encontrará seus juízes implacáveis naqueles que, pelo mundo, foram 
aborrecidos.”

5. Nesta altura, um apóstolo se adianta e diz: “Senhor, a julgar 
pelas Tuas Palavras, o Reino Celeste será problemático; pois quem 
no mundo não teria aborrecido alguma criança, sem querê-lo? Su-
ponhamos não ter ela sido contrariada por alguém, mas quando na 
época da puberdade, será assolada pelos instintos através do necessá-



Jacob Lorber

430

rio conhecimento das Leis de Moysés. Dize-nos, claramente, qual o 
sentido de Tuas Palavras ásperas!”

6. Respondo: “Não sejas tolo! Qual seria a pessoa, dotada de 
bom senso, capaz de atribuir-te um pecado caso tenhas aborrecido 
alguém sem sabê-lo e querê-lo?! Ai daquele que o pratica com mal-
dade premeditada!”

7. Diz um outro: “Que fazer se minha própria natureza me 
aborrece? Quem será chamado à responsabilidade? Pois tem culpa 
evidentemente aquele que ma proporcionou!”

8. A esta pergunta atrevida e audaciosa, por parte do apóstolo 
algo irritado, Eu também Me irrito e digo: “Bem, se tua mão e teu 
pé te aborrecerem, corta-os e atira-os para longe. Pois é preferível 
que entres no Reino do Céu coxo e aleijado, do que possuidor de 
ambas as mãos e pés e seres lançado no fogo eterno. E se porventura 
teu olho se escandalizar, arranca-o e atira-o longe de ti; é melhor en-
trares no Reino Celeste com um só olho, do que seres lançado com 
ambos no fogo do inferno!”

9. Nisto se levanta Pedro, a quem este ensinamento tampouco 
agrada e diz: “Mas, Senhor, não Te recordas das Palavras que profe-
riste junto dos pobres pescadores acerca do inferno, do julgamento e 
dos castigos eternos das almas perdidas?! Aquelas explicações só po-
diam ser aplaudidas por qualquer senso humano. Mas o que acabas 
de ensinar com certa irritação apaga tudo, e o velho inferno com os 
castigos eternos, Satanás e os demônios etc. surgem diante de nós, 
inclusive um Deus Implacável! Sabia de antemão que voltaríamos 
aos antigos princípios, e os hindus com suas penitências horrorosas 
possuem a doutrina única e verdadeira!

10. Admitamos que neste momento minha mão esquerda me 
aborreça; a fim de evitar uma repetição, tomo uma machadinha e 
a corto, o que me trará a morte certa, caso não receba imediato 
socorro. Se na melhor das hipóteses eu for curado, pode acontecer 
que a outra também me aborreça. A julgar pelo Teu Ensino, tenho 
de decepá-la, coisa inteiramente impossível. Resta saber que atitude 
tomar para não se perder o Reino do Céu!



O Grande Evangelho de João – Volume V

431

11. Caro Senhor e Mestre, Tua Doutrina não é praticável. Se 
porventura oculta outro sentido, eis uma questão difícil de resolver. 
Os homens preferirão os antigos princípios à mutilação completa. 
Eu mesmo pretendo conquistar o Reino Celeste por toda sorte de 
renúncias — nunca, porém, pela mutilação. Seria melhor suicidar-
-se, evitando assim qualquer aborrecimento!”

245.	EXPLICAÇÃO DOS QUADROS ACIMA

1. Todos concordam com as palavras de Pedro, exceto João, 
que diz: “Caros irmãos, como é possível vos alterardes desta forma, 
como se tivésseis recebido um novo Ensinamento do Senhor?! Não 
vos lembrais o que falou no Monte em Samaria? Disse Ele quase 
literalmente o mesmo, acrescentando a explicação. Naquela ocasião 
assimilastes tudo; por que não o fazeis agora?”

2. Diz Pedro: “Tenho a impressão de já ter sido abordado tal 
assunto; mas sua interpretação caiu no esquecimento de todos nós, 
e seria oportuno repeti-lo.”

3. Digo Eu: “Tudo aquilo foi anotado, inclusive o prejuízo dos 
escândalos, para evitar que fossem esquecidos. Que representa a mão 
do homem? A atividade — boa ou má; a firme vontade é a machadi-
nha, pela qual unicamente poderás afastar de ti uma ação maldosa. 
Como podes ser tão ignorante, admitindo tivesse Eu ordenado a 
mutilação física?!

4. De igual modo falei do decepar dum pé que porventura te 
aborreça. Quem seria capaz de pô-lo em prática?! E quão tolo seria 
Eu Mesmo exigindo tal crueldade, para salvar a alma do inferno?!

5. Assim como o corpo necessita de pés para caminhar e agir 
em determinado local — é indispensável à alma certo amor e desejo 
para qualquer coisa, a fim de trabalhar em prol de seu benefício.

6. Caso inclinação e desejo da alma não estiverem dentro de 
Minha Doutrina — o que facilmente é observado — tornam-se 
maus e irritam teu espírito; convém tomares da machadinha de tua 
vontade para decepar tuas inclinações, caminhando e agindo dentro 



Jacob Lorber

432

do verdadeiro amor e desejo, que te levarão, nessa marcha psíquica, 
facilmente ao Reino do Céu.

7. Em síntese é o seguinte: Todo homem desta Terra tem indis-
pensavelmente duas espécies de amor, que projetam o desejo. Uma 
espécie é material e tem que sê-lo, pois sem ela ninguém prepararia o 
solo, tampouco procuraria unir-se a u’a mulher. Para tal fim precisa 
ele sentir amor e desejo materiais e externos, que o levam à ação. Se 
essas tendências para o mundo exterior se tornam por demais fortes, 
irritam o homem e atrofiam sua alma pela excessiva projeção na ma-
téria. Eis chegado o momento de ele se conter e livrar inteiramente 
de tais fraquezas, através duma firme vontade, dedicando-se apenas 
ao que é puramente espiritual. Esse estado basta para a conquista 
do Reino do Céu, muito embora se deva pôr em prática ambas as 
tendências, dentro da Ordem, por amor ao próximo.

8. Já existem, e no futuro haverá muitos, que se afastarão intei-
ramente do mundo e de seu trabalho, dedicando-se apenas às coisas 
espirituais. Não serão por isto justificados de modo completo; levam 
maior vantagem do que pessoas materialmente atribuladas, atraídas 
ao polo oposto, ou seja, ao próprio inferno.

9. No arrancar e atirar do olho deve-se entender a razão mun-
dana do homem. É ela o olho da alma para ver e analisar as coisas 
do mundo e compará-las com as do espírito. Quando se inclinar por 
demais ao mundo, afastando-se inteiramente das coisas espirituais, 
nem se lembrando de Deus — a alma se aborrece, por ser atraída à 
matéria; urge, pois, renunciar à sapiência do mundo e se entregar às 
coisas de Deus, do espírito e da alma, por causa do Céu.

10. Quem isto fizer será justificado e verá o Semblante de Deus; 
tais espíritos felizes serão inferiores àqueles que elevaram sua sapiên-
cia mundana à divina, inclusive por palavras e ações.

11. Penso terdes compreendido o assunto, e caso Eu voltar ao mes-
mo, não Me pergunteis pelo sentido de tais quadros, que transmito de 
modo velado por tocarem apenas a alma, que nesta Terra também é en-
coberta pela carne. Existe grande diferença entre um ensinamento que 
toca o homem, e um referindo-se apenas à alma. Compreendestes?”



O Grande Evangelho de João – Volume V

433

246.	AS CRIANÇAS COMO EXEMPLO PARA OS DISCÍPULOS. 
DEUS E HOMEM NO SENHOR

(Matheus 18, 10)

1. Manifesta-se Pedro: “Sim, Senhor e Mestre, estamos inteira-
mente informados; peço-Te por tal razão acrescentares, futuramen-
te, a explicação ao ensinamento, a fim de que não sejamos obrigados 
a nos aborrecer com a nossa própria ignorância.”

2. Digo Eu: “Fá-lo-ei quando necessário; pretendendo fortifi-
car vossa capacidade intelectual e ativar vossa alma, não revelarei os 
quadros. Quem quiser ser bom professor terá de apresentar os pro-
blemas de tal forma, a obrigar os alunos a pensarem e pesquisarem, 
do contrário fará deles indolentes estudiosos da Verdade.

3. Acrescento mais: O mestre tem de ser sábio e entender a fun-
do o que ensina. Aos alunos convém ser idênticos a esses pequeninos 
que aceitam e praticam a lição, não obstante não entenderem seu 
sentido oculto; a compreensão justa virá com a maturação.”

4. Meditando sobre isto, os apóstolos chegam à conclusão de 
levarem muito tempo para se tornarem sábios e compreensivos, 
porquanto deveriam igualar-se às crianças maltrapilhas, ignorantes 
e inexperientes, não havendo uma que frequentasse a escola para 
aprender o Alpha e o Ômega.

5. Por isto lhes digo: “Tende cuidado em não desprezardes uma 
dessas crianças sequer! Afirmo-vos avistarem seus anjos, constante-
mente, a Face de Meu Pai nos Céus!” (Matheus 18, 10).

6. Obsta Pedro: “Acaso não temos mais anjos no Céu que tam-
bém vejam o Semblante de Teu Pai? Além disto, afirmaste certa vez 
que Teu Pai está inteiramente Contigo — e ora O projetas ao Céu 
distante? Como entender isto? Porventura está Ele às vezes Contigo 
e, em seguida, nas alturas? E Tu Mesmo — ora és o Pai e, noutra 
ocasião, apenas o Seu Filho? Esclarece-nos este ponto.”

7. Respondo: “Claro que tendes vossos anjos no Céu, do con-
trário não seríeis Meus apóstolos! As crianças também os têm, por 
isto não as deveis desprezar. Disse-vos isto porque sei muito bem 



Jacob Lorber

434

não serdes amigos dos pequeninos. Não sendo capazes de amar essas 
crianças delicadas, carinhosas e angelicais — como amareis vossos 
semelhantes e, finalmente, Deus?

8. Se quiserdes educar pessoas de acordo com Meu Desejo, 
tereis de começar com as crianças. Em Verdade vos digo: O ensino 
no berço vale mais do que todas as Universidades do mundo! Mas 
quem deseja educá-las tem que lhes dedicar muito amor e paci-
ência. A criancinha é de natureza mais pobre do que cem mendi-
gos; é pobre de espírito, desprovida de força física e pobre de bens 
materiais.

9. Por isto vos digo, e por vosso meio, a todos que receberem 
este Evangelho: Quem aceitar em Meu Nome uma criança ter-Me-á 
acolhido com todo amor e assim terá recebido o Pai no Céu, sendo 
seu lar abençoado. Pois ela mesma é a bênção justa e verdadeira de 
Deus no lar onde é tratada, alimentada e educada para uma criatura 
verdadeira; não importa o sexo, pois na adolescência são idênticas 
aos anjos celestes.

10. Tu, Pedro, perguntando pelo Meu Pai e alegando Eu afir-
mar encontrar-Se Ele ora no Céu, ora Comigo — vejo-Me obrigado 
a ter muita paciência com tua memória, do contrário Me levas ao 
aborrecimento.

11. Demonstrei e expliquei, não faz muito, o que é o Céu e 
onde se encontra, bem como a relação inseparável e indivisível entre 
Mim e Meu Pai — e tu nada mais sabes a respeito!

12. Acaso não é o Pai o Eterno Amor dentro de Mim?! E onde 
se acha o Amor, não estará o Céu e o Verdadeiro Reino de Deus?! 
Não sou, como Homem, o Filho deste Amor, que está dentro de 
Mim e criou, há eternidades, tudo que existe no Infinito?! Este 
Amor Eterno e Poderoso de Deus estando em Mim — não estarei 
completamente identificado com Ele?! Fala, se ainda não te é possí-
vel compreendê-lo!”

13. Responde Pedro: “Já o entendo melhor que anteriormente; 
no entanto, não me é claro, porque afirmas seres o Filho do Homem 
e, noutra ocasião, Filho de Deus e até Jehovah Mesmo! Farás um 



O Grande Evangelho de João – Volume V

435

grande benefício dando-nos mais um pequeno esclarecimento, pois 
acredito que nenhum o entendeu a fundo!”

14. Digo Eu: “Também isto foi por Mim elucidado quando Me 
referi ao Meu futuro padecimento; mas não recebendo dez explica-
ções de um assunto, tornando-se palpável, não o entendeis. Por isto 
repito: Nem Jehovah em Mim, tampouco Eu, Seu Filho Eterno, e 
sim somente este Corpo, como Filho do Homem, será morto em 
Jerusalém. Mas ressuscitará no terceiro dia completamente transfi-
gurado, e estará, para sempre, unido Àquele Que está em Mim e Me 
revela tudo o que tenho de fazer e falar, e que ainda não conheceis de 
modo integral, muito embora aja e fale entre vós há bastante tempo. 
Agora fala tu, Simon Judá!”

247.	O SEGREDO DO GÓLGOTHA
(Matheus 18, 11–14)

1. Diz Simon Judá: “Senhor e Mestre, há muita coisa que profe-
res que custa tornar-se conhecimento luminoso, ao mais salutar ra-
ciocínio. Haja vista a necessidade irredutível do padecimento do Fi-
lho do Homem, e me atrevo a afirmar não haver lógica humana que 
aceite tal necessidade. Consta ser imprescindível esse padecimento 
no alcance duma finalidade imposta por Ti desde todo sempre. Isto, 
pouco ou mesmo nada adianta a fim de acalmar a razão do homem, 
que continua indagando: Por que era preciso que o Poderoso fosse 
de tal forma martirizado por Suas criaturas para garantir-lhes a feli-
cidade e a Vida Eterna? Não eram suficientes Sua Doutrina Pura e 
as Ações Milagrosas, realmente divinas? Se isto tudo não melhora a 
índole humana — acaso fá-lo-ão Seu Padecimento e Morte?

2. Como Teu mais fiel discípulo, confesso com sinceridade: Teu 
Sofrimento será para muitos uma pedra de escândalo, fazendo-os 
vacilar na fé. Por tal motivo, peço-Te nos esclareceres melhor para 
acalmarmos, futuramente, os que nos abordarem nesse sentido.”

3. Digo Eu: “Tocas numa questão boa e justa, mas que não as-
similarás como homem natural, ainda mesmo Eu te esclarecendo de 



Jacob Lorber

436

modo completo; somente após Minha Ressurreição, quando fores 
renascido em espírito, compreenderás na íntegra o grande porquê.

4. Eu, o Único Portador de todo Ser e Vida, tenho de libertar 
aquilo que desde Eternidades está condenado à morte e ao julga-
mento pela fixação de Minha Vontade. E através da condenação e da 
morte de Minha Carne e Sangue, penetrar no antigo julgamento e 
morte, soltando, deste modo, os laços de Minha Vontade Divina, em 
virtude do amadurecimento das coisas materiais, facilitando a todas 
as criaturas passarem da morte eterna à vida livre e independente.

5. Eis o motivo da Vinda do Filho do Homem a esta Terra, para 
ir à procura daquilo de certo modo perdido desde sempre, libertá-lo 
e capacitá-lo à bem-aventurança. (Matheus 18, 11).

6. Que vos parece: Alguém possuindo cem ovelhas e quando 
uma delas se perde na floresta — acaso não deixa as noventa e nove, 
indo à procura da outra? (Matheus 18, 12). E caso a encontre, em 
verdade vos digo: Sentirá maior alegria com essa, do que com as no-
venta e nove, que nunca se extraviaram! (Matheus 18, 13).

7. O mesmo acontece com Deus, muito embora tenha criado 
tudo que comporta o Espaço Infinito da Plenitude Eterna de Seus 
inconcebíveis Pensamentos, Ideias e Noções, externando-os pela fi-
xação de Sua Vontade. Se isto tudo tivesse que perdurar desta forma, 
dentro do julgamento férreo e na morte, seria comparável à ove-
lha perdida e jamais encontrada. Que prazer e alegria poderia dar 
a Deus a matéria eternamente morta? Pois foi o motivo especial de 
Minha Vinda achar tal ovelha e conduzi-la à meta feliz.

8. O Espírito e a Vontade de Deus são, deste modo, amainados, 
subjugados e libertos dentro de Meu Corpo, isto é, na matéria. Isto 
feito, Minha Matéria tem que ser partida e dissolvida no maior ve-
xame e humilhação, e o Espírito de Deus, que habita em Mim em 
plenitude e está Uno com Minha Alma, tem de despertar e vivificar 
esta matéria pelo fogo de Seu Amor, fazendo-a ressurgir como ven-
cedora de todo julgamento e morte.

9. Já disse não vos ser possível assimilardes claramente o como 
e o porquê; podeis deduzir que tal ato, conquanto horroroso à vista 



O Grande Evangelho de João – Volume V

437

humana, é necessário para reconduzir todas as criaturas à vida livre, 
independente e puramente divina no decorrer dos tempos.

10. Tendo vos esclarecido sobejamente, compreendereis, no ín-
timo, quem sejam os pequeninos, porquanto é da Vontade do Pai 
não se perder o menorzinho e mais desprotegido. (Matheus 18, 14). 
Foi esta a razão por que vos apresentei essas crianças, demonstran-
do pela interpretação ordenada a Vontade Daquele que habita em 
Mim e é Senhor para sempre de todas as criaturas no Infinito. Ainda 
havendo tempo de sobra, podeis demonstrar vossas dúvidas. Pedro, 
que mais te falta?”

11. Responde ele: “Ó Senhor, haveria muita coisa; necessito, 
porém, digerir este assunto. Se abordares algo novo, esquecerei o 
que acabo de ouvir.” Faz-se silêncio e os apóstolos meditam sobre 
Minhas Palavras.

248.	O PERDÃO
(Matheus 18, 15–22)

1. Súbito, ouve-se lá fora uma forte contenda entre alguns pes-
cadores, e Pedro propõe-se apaziguar os ânimos. Concordo: “Sim, 
vai ajustá-los, pois também é obra de caridade fazer com que a ira 
se abrande; é ela uma emanação do inferno, empestando o coração 
anos afora e obscurecendo a alma. Vai, pois, estabelecer a paz!”

2. Aproximando-se dos contendores, Pedro indaga do motivo 
da altercação. Um deles, mais comedido, relata haver o empregado 
dum morador da cidade, portanto não possuindo direito de pesca, 
jogado os anzóis no melhor local; deste modo, fez abundante pesca, 
mas quando chamado à atenção pelos pescadores, que lhe tiraram 
os peixes de acordo com os seus direitos, ele reagira com palavras 
rudes, querendo provar assistir-lhe a mesma vantagem. Sem licença 
patenteada, ele se outorgava direitos que os outros de modo algum 
permitiam.

3. Diz Pedro: “Não deixa de ser ladrão; mas deixai-o em paz. 
Caso repita seu atrevimento, podeis entregá-lo à justiça, pois sa-



Jacob Lorber

438

beis perfeitamente sermos por Lei obrigados a perdoar sete vezes 
ao inimigo.”

4. Respondem os pescadores, que seguravam o ladrão: “Mas já 
lhe perdoamos sete vezes e a Lei não fala que se deva ir além, por isto 
será entregue ao juiz!”

5. Diz Pedro: “Realmente vos encontrais dentro da justiça; ain-
da assim, fazei o melhor, perdoando-lhe mais esta, como última vez. 
Tão logo repetir a audácia, fazei o que de direito!” A estas palavras, 
os pescadores soltam o ladrão, após ter prometido corrigir-se, e deste 
modo eles seguem calados aos seus lares.

6. De volta ao quarto onde estamos, Pedro diz: “Senhor e Mes-
tre, a briga foi resolvida porque induzi os pescadores ao perdão pela 
oitava vez; dentro da justiça teriam direito de entregar o ladrão ao 
juiz. Seria de proveito, Senhor, caso nos esclarecesses neste ponto as 
Leis mosaicas, mormente nesta época em que a legislação romana 
começa a intervir nas condições judaicas, de modo a não mais se 
saber qual medida tomar. Em certos pontos, a lei de Roma é mais 
humana que a mosaica, muitas vezes impraticável. Que seria justo 
dentro de Teu Amor e Sabedoria?”

7. Digo Eu: “Sei como andam as coisas e ser difícil ao juiz deter-
minar entre as duas jurisprudências, como e quando alguém pecou 
contra o próximo, porquanto uma lei sustenta aquilo que a outra 
condena. Por isto é preciso dar orientação segura para todos. Ouve-
-Me: se alguém pecar contra ti, vai e expõe-lhe, particularmente, o 
caso com delicadeza, pedindo que não o repita. Prestando ouvidos 
e seguindo teu conselho, terás causa ganha. (Matheus 18, 15). Não 
te ouvindo, chama, de acordo com a questão, uma ou duas teste-
munhas para que tenhas o depoimento de várias, em caso de neces-
sidade. (Matheus 18, 16). Se ainda assim não te atende, esclarece o 
caso à Comunidade, em presença das testemunhas; persistindo em 
sua teimosia, terás de declará-lo frente a todos como pagão e mau 
publicano. (Matheus 18, 17).

8. Isto é suficiente para todos; o que passa daí é prejudicial e 
cria males maiores. Tal determinação é tirada de Minha Ordem Di-



O Grande Evangelho de João – Volume V

439

vina, e vale não só para aqui, mas também para o Além. Em verdade 
vos digo: tudo que deste modo ligardes e desligardes nesta Terra será 
ligado ou desligado no Reino do Céu. (Matheus 18, 18). E acrescen-
to mais, a fim de vos facilitar o apaziguamento de todas contendas e 
adversidades: Se dois dentre vós concordarem a respeito de qualquer 
coisa que pedirem ao Pai em Meu Nome, ser-vos-á por Ele concedi-
da, no Céu e na Terra. (Matheus 18, 19).

9. Se, portanto, alguém te ofender, perdoa-lhe de todo coração 
e pede ao Pai, em Meu Nome, que acalme o coração do pecador 
— e isto se fará à medida de tua fé e teu perdão. Repito: Onde dois 
ou três estiverem reunidos por um motivo justo, dentro de Minha 
Ordem, estarei em espírito entre eles, concedendo-lhes o que Me 
pedirem. (Matheus 18, 20). Julgo que todos se equilibrarão com tais 
medidas em qualquer situação crítica da vida, e mesmo em meio de 
milhares de leis mundanas, não raro contraditórias.”

10. Novamente, Pedro se aproxima e diz: “É natural considerar-
mos essas Tuas Determinações e orientarmos também outros no seu 
cumprimento. Existe apenas um ponto crítico: quantas vezes se deve 
perdoar àquele que nos ofende? Basta sete vezes, dentro das Leis de 
Moysés?” (Matheus 18, 21).

11. Respondo: “Querendo enumerar o perdão, sete vezes não 
bastam, mas setenta vezes sete! (Matheus 18, 22). Pois o Reino ce-
leste consiste, principalmente, na aplicação do mesmo amor, con-
córdia e reconciliação existentes entre os anjos do Céu, dos quais já 
conheceis alguns.”

249.	PARÁBOLA DO CREDOR INCOMPASSIVO
(Matheus 18, 23–35)

1. (O Senhor): “A fim de vos apresentar o Reino do Céu em 
sua verdadeira situação, dar-vos-ei uma parábola: É o Reino Celeste 
qual rei que certo dia resolveu fazer contas com os servos. Nem bem 
começara, apareceu um que lhe devia dez mil talentos. Não tendo 
com que saldar seu débito, o rei mandou vender o próprio servo 



Jacob Lorber

440

preguiçoso, sua mulher, os filhos e todos os seus bens, a fim de poder 
pagar a grande dívida.

2. Vendo que todos eles iam ser vendidos quais escravos, o em-
pregado se prostrou diante do rei, louvando-o com as seguintes pa-
lavras: Grande e poderoso soberano e senhor, sê paciente comigo! 
Revoga a venda e dá-me a liberdade por certo tempo, que farei tudo 
para pagar-te! — O rei apiedou-se do servo, sustou a venda de todos 
e perdoou, inclusive, o débito.

3. Pouco tempo mais tarde, o servo foi à cidade a negócios, 
encontrando um conservo que lhe devia cem denários. Humilde, 
ele lhe pediu clemência, pois em breve lhe pagaria o dinheiro. O 
outro, porém, enraivecido, agarrou-o a ponto de quase sufocá-lo e 
gritou: Paga-me já; de há muito estou esperando, e minha paciência 
esgotou-se!

4. O amigo atirou-se aos pés dele e pediu, chorando: Dá-me 
um pequeno prazo, que te pagarei tudo! O servo do rei não quis usar 
da paciência, mandou prender o outro, até que o confisco de seus 
rendimentos cobrisse a dívida. Quando os demais conservos viram 
isto, entristeceram-se e relataram tudo ao rei. Este mandou chamar 
o credor inclemente e lhe disse, aborrecido: Servo malvado, acaso 
não te perdoei a dívida em virtude de tua súplica? Por que não te 
compadeceste de teu irmão, conforme viste eu agir contigo?!

5. O servo calou-se de susto e medo, por ver a bondade e justiça 
do soberano, que castigava severamente o vilipendiador de seu amor 
e graça. Ainda mais revoltado por isto, o rei entregou-o aos verdugos 
até que suas rendas confiscadas pagassem seu grande débito.

6. Do mesmo modo agirá Meu Pai Celeste caso não perdoardes, 
de coração, os pecados e erros alheios. Nisto consiste o Reino do 
Céu, tanto em sua grandeza quanto na simplicidade, não reinando 
entre os felizes qualquer animosidade, inveja ou ódio, mas sim a 
maior harmonia, concordância e amor.

7. Não é preciso, portanto, haver neste mundo uma jurispru-
dência que determine o direito entre ofensores e ofendidos, pois 
vosso coração bom e cordato será para Mim o juiz competente; com 



O Grande Evangelho de João – Volume V

441

ele resolvereis todas as vicissitudes com despesa mínima de taxa ju-
dicial, e o infrator será mais facilmente vosso verdadeiro amigo do 
que obrigado para tanto através da sentença do juiz. Agora dizei-Me 
se compreendestes isto tudo a fundo!”

250.	A NECESSIDADE DE CONDENAÇÕES TERRENAS. 
MOTIVO DOS CRIMES E SUA PREVENÇÃO

1. Diz Pedro: “Senhor e Mestre, por certo tais medidas são as 
melhores possíveis; mas se nós e os que delas se integrarem assim 
agirmos, resta saber se as condenações terrenas não serão desnecessá-
rias. Porventura alguém me ofendendo, perdoar-lhe-ei setenta vezes 
sete vezes, se realmente chegar a tal ponto; prosseguindo em sua 
maldade, que fazer? Penso ter chegado o momento de entregar-lhe 
à justiça; assim o rei de Tua Parábola fez ao servo inclemente. Qual 
seria Teu parecer, Senhor?”

2. Digo Eu: “Meu caro Pedro, já dei anteriormente diretrizes 
para casos tais, quando da contenda dos pescadores, e todos certa-
mente compreenderam quais as medidas a serem tomadas.

3. Subentende-se haver neste mundo necessidade de condena-
ções para criminosos incorrigíveis, do contrário ninguém andaria 
seguro de sua vida. Quanto às desavenças particulares, convém apa-
ziguá-las perante o juiz de coração misericordioso e pacífico, para 
evitar que se avolumem em crimes pesados. Em verdade vos digo: As-
saltos e homicídios são, finalmente, nada mais que as consequências 
de pequenos dissabores, surgidos pelas exigências da presunção e do 
egoísmo. O quadro seguinte explicará melhor a situação.

4. A filha dum homem conceituado e rico é alvo da paixão dum 
rapaz pobre de caráter bem formado, e isto porque ela também lhe 
demonstrou o seu afeto. Após certo tempo, ele se enche de coragem 
e procura o pai para pedir a filha em casamento. Este, orgulhoso e 
frio em virtude de sua fortuna, manda botá-lo porta afora, onde os 
cães finalizam sua derrota. Tal reação desmedida enche o coração do 
jovem de raiva, ódio e vingança, e quanto mais reflete sobre a im-



Jacob Lorber

442

possibilidade de se tornar genro daquele ricaço, tanto mais cresce o 
desejo de humilhá-lo. Mal o pensamento cria forma, plano, decisão, 
vontade e ação se tornam evidentes — e ele mesmo, assassino.

5. Tal não teria acontecido caso fosse tratado como homem de 
bem, pois o orgulhoso não mediu sua atitude, achando-a mui na-
tural; para o outro, ela era demasiado forte e ele se fez criminoso, 
ocultando-se na mata, tornando-se o pavor da zona.

6. Por esse pequeno exemplo podeis averiguar que, geralmen-
te, a dureza de sentimentos transforma os infelizes em criminosos. 
Considerai-o com todos que por qualquer motivo se tenham mani-
festado com rudeza para convosco, que os crimes serão raros sobre a 
Terra e os bons regerão os pobres. Compreendestes?”

7. Todos confirmam, e os apóstolos refletem acerca do sentido 
deste ensinamento; João e Matheus anotam os pontos principais, 
enquanto Jacob e Thomaz se ocupam, particularmente, com as ex-
plicações, entretendo-se perto de duas horas. Em seguida, Pedro diz: 
“Agora não mais perderemos tal explicação, a qual nos trouxe grande 
proveito. Mas já está escurecendo e terei de cuidar da ceia.”

8. Digo Eu: “Quem foi que disse isto? Vê em que altura se acha 
o Sol; se navegarmos com bom vento, pela margem, alcançaremos 
antes do crepúsculo as fronteiras da Judeia, além do Jordão.” Admi-
rado, Pedro constata a posição do Sol, principalmente o fato de seu 
engano, pois ainda faltam três horas para a noite.

251.	UMA ONDA DE GAFANHOTOS

1. Inconformado, Pedro Me pergunta a causa de seu equívoco 
e Eu lhe digo: “Dirige-te à praia e saberás o porquê.” Apavorado, ele 
percebe a superfície do mar coberta de gafanhotos, inclusive o navio 
ancorado na amurada. Rápido, ele volta para junto de Mim a fim de 
saber se esse fenômeno era a causa do obscurecimento.

2. Respondo: “Por certo. Partindo do Egito, esses insetos cobri-
ram qual nuvem o Sol, dando-te a impressão de ter chegado a noite. 
Eis tudo que te posso dizer.” Satisfeito, Pedro vai novamente à praia 



O Grande Evangelho de João – Volume V

443

para observar o extraordinário fato. André e Philippe, com inclina-
ções naturalistas, indagam de sua origem e utilidade.

3. Digo Eu: “Meus caros, é louvável todo interesse pelos fenô-
menos da Natureza, pois é um grande livro escrito pela Mão de 
Deus, facultando ao pesquisador equilibrado as maiores provas do 
Amor, Sabedoria e Poder do Pai Celeste. Um investigador apaixo-
nado pode, todavia, desviar-se por atalhos, onde se afasta inteira-
mente de Deus, atribuindo todo ser e vida às forças inconscientes 
da Natureza.

4. Precisamente fenômenos como este podem desviar o exímio 
naturalista de Deus, porquanto considera a capacidade reprodutiva 
da vida natural sem plano e utilidade, que bem pode prescindir do 
Criador. Pelo caminho da pesquisa externa, nunca poderá descobrir 
o motivo do fenômeno, porque não consegue tocar o Espírito de 
Luz e Amor Divino com a própria alma, enterrada na matéria.

5. Quem tiver psiquicamente tocado e compreendido o Espíri-
to Divino será instruído pelo próprio espírito, da origem e do por-
quê de tais acontecimentos. E só então deve tal homem renascido 
pesquisar as coisas da Natureza e demonstrá-las, revelando-as, deste 
modo, aos que carecem de tais noções, para se dedicarem com afin-
co à atividade despertadora do espírito em sua alma.

6. Voltando aos gafanhotos, digo-vos que surgem em todas as 
zonas quentes do orbe, geralmente em certas épocas no Egito e no 
Sul da Ásia.

7. Lá existe a mais forte produção de espíritos da Natureza, isto 
é, o solo terráqueo, o calor, a forte luz solar, o abundante orvalho 
e outros fatores mais agem de modo tão poderoso, a ponto de li-
bertarem uma grande quantidade de elementos telúricos. Esses, de 
pronto se juntam aos espíritos do ar, condensam-se em matéria sutil, 
para em seguida se transformarem em crisálidas, ingressando na vida 
animal; deste modo surgem os gafanhotos em países quentes, muito 
embora também se procriem pelos próprios ovos.

8. Tanto o reino vegetal quanto o animal são destinados a liber-
tar da matéria rígida os espíritos algemados, de degrau em degrau, 



Jacob Lorber

444

até o homem. Já conheceis o destino deste, portanto não é preci-
so prosseguir no assunto. Agora chamai a Pedro, pois tenho algo 
a vos transmitir.” Dito e feito, mal Pedro entra na sala, indaga do 
Meu Desejo.

Evangelho de Matheus Capítulo 19

252.	TRAVESSIA DO SENHOR E DOS SEUS À MARGEM OPOSTA
(Matheus 19, 1)

1. Eis que digo: “Aprontai-vos; tenho que Me dirigir ao país aci-
ma do Jordão, na fronteira da Judeia. Ainda não estivemos lá, onde 
habitam inúmeras pessoas sedentas da Verdade — e assim faremos 
uma boa conquista.”

2. Diz Pedro: “Nesse caso, temos que seguir pelo mar, e o navio 
está coberto de gafanhotos; duas pessoas necessitariam metade de 
um dia para a limpeza.”

3. Digo Eu: “Falaste certo; meio dia ainda não seria suficiente 
para tal tarefa. Fá-lo-ei mais rápido. Vamos até lá que o navio já esta-
rá limpo.” E assim foi; não havia mais um gafanhoto na embarcação. 
Os discípulos quedam-se perplexos, e Pedro diz: “És realmente o 
maior Mestre em tudo, e até mesmo os gafanhotos têm que se sub-
meter à Tua Vontade. Devemos, então, embarcar ou conviria fazer-
mos um pequeno repasto, por ser longa nossa trajetória?”

4. Acrescento: “Para que isso tudo? Até hoje não passamos fome 
onde quer que estivéssemos, portanto nada disto enfrentaremos na 
zona de nosso destino. Já deste tuas ordens domésticas; subamos 
para o navio! Estendam a vela, soltem a embarcação e um de vós se 
poste, só, no leme! Farei levantar um bom vento, e dentro em breve 
lá estaremos!” Pedro ainda se lembra se não seria conveniente le-
varmos alguns marinheiros a fim de cuidarem do barco na margem 
oposta. Concordo, e ele chama dois empregados. Tudo está pronto, 
o vento sopra — e zarpamos com ligeireza.



O Grande Evangelho de João – Volume V

445

5. Percebendo que, embora seguíssemos rapidamente, a super-
fície do mar apenas apresentasse pequeninas ondas, os marinheiros 
indagam de Pedro o motivo, pois nunca avistaram tal fato. Ele lhes 
responde: “Como indagais?! Acaso esquecestes o Poder que assiste ao 
Grande Mestre de Nazareth, nosso Messias?!”

6. Respondem eles: “Sabíamos operar ele grandes milagres, mas 
ignorávamos obedecerem-lhe vento e mar. Deve ser grande profeta, 
semelhante a Moysés e Elias.”

7. Protesta Pedro: “Muito mais. Nada mais pergunteis e cuidai 
do navio; em tempo oportuno, sereis informados quanto à Divinda-
de do Senhor. Estamo-nos aproximando da foz do Jordão e é preciso 
cuidar para não sermos atraídos pela correnteza; dificilmente se con-
segue dela sair, sem brisa contrária.” Os dois empregados se atiram 
aos remos, de sorte que passamos qual flecha sobre a parte perigosa, 
atingindo a margem após uma hora de viagem.

8. Havia ali uma vila habitada por pescadores, na maioria ju-
deus e uma terça parte comerciantes gregos. Nem bem demos alguns 
passos em terra firme, enfrentamos grande multidão, em virtude da 
presença de alguns fariseus de Jerusalém que cobravam o dízimo. 
Subentende-se sermos inquiridos sobre o motivo de nossa chegada 
e se porventura queríamos fazer compras. Pedro contém os curiosos 
com as palavras: “Deixai-nos primeiro encontrar uma tavolagem; 
então sabereis quem somos e o que queremos.”

253.	A CURA DE UM CEGO DE NASCENÇA E DE OUTROS
(Matheus 19, 2)

1. Enquanto Pedro termina de falar, um hospedeiro benquisto 
se aproxima e lhe diz: “Aceitai a minha hospedaria, a maior da zona, 
e além disto cobro pouco, embora seja grego. A julgar pela aparên-
cia, sois judeus; mas não importa, porquanto aqui também se en-
contram vários fariseus de Jerusalém, fazendo cobrança do dízimo.”

2. Diz Pedro: “Tal perspectiva não é das mais agradáveis. Aliás, 
depende unicamente do Senhor, e far-se-á o que Ele determinar.” 



Jacob Lorber

446

Indaga o hospedeiro: “A quem me devo dirigir?” Apontando a Mi-
nha Pessoa, Pedro diz: “Eis o Senhor!”

3. O grego faz uma reverência junto de Mim, dizendo: “Queres 
hospedar-te em minha casa? Ela é espaçosa e confortável, e meu 
preço é o mais acessível de todos.”

4. Respondo: “Não resta dúvida; acontece não termos com que 
pagar-te, por isso passaremos a noite no navio. Além disto, acolhes 
enfermos e um médico incapaz de curá-los, não obstante teres manda-
do chamá-lo em Jerusalém, custando-te muito dinheiro. É, portanto, 
inconveniente morar-se em tua casa, cheia de moléstias graves.”

5. Assustado, o grego indaga como Eu poderia ter conhecimen-
to a respeito. Digo Eu: “Poderia dizer-te outras tantas coisas, que 
mais ainda te deixariam perplexo; mas isto basta!” Minhas Palavras 
encabulam o homem, insistindo que Eu aceite sua proposta, pois 
dentro em pouco estaria escuro.

6. Digo Eu: “Pois bem; traze-Me teu filho cego e veremos se 
posso curá-lo.” Depressa, o hospedeiro vai à casa e traz seu filho 
de quatorze anos, completamente cego. Posta-o diante de Mim e 
diz: “Ei-lo, caro amigo; nasceu cego e todos os médicos e feiticeiros 
procuraram curá-lo — mas sem efeito. Como observaste há pouco, 
acha-se aqui um verdadeiro taumaturgo, mas que fez tanto quanto 
os outros. Resta agora experimentarmos tua faculdade curadora, e 
caso obtenhas êxito, metade de minha fortuna será tua!”

7. Respondo: “Se acreditares que Eu possa dar-lhe a visão, 
ele obtê-la-á!” Fixando-Me demoradamente, o hospedeiro afirma: 
“Sim, creio em ti! Teus olhos emanam algo de tão positivo, que me 
dizem: Por esta boca jamais passou a mentira!”

8. Obtempero: “Mas os outros médicos usam pomadas e os fei-
ticeiros suas varas mágicas — Eu nada disto emprego. Minha Vonta-
de é tudo, portanto quero que teu filho obtenha a luz dos olhos!” No 
mesmo instante se dá o milagre, e o menino se extasia de felicidade 
por ver tudo que o rodeia.

9. O pai se junta a Mim e diz: “Ó grande e verdadeiro cura-
dor, como agradecer-te por tal Graça? Pois somente quem tem o 



O Grande Evangelho de João – Volume V

447

teu poder pode distribuir Graças! De que adiantam os favores por 
parte dos potentados, quando não podem proporcionar a visão a 
um cego?! Tu o fizeste através duma força interna que desconheço, 
fazendo dum miserável, um feliz! Minha promessa anterior não está 
à altura de tua caridade. Fala, pois, o que te devo, que tudo será feito 
com amor e alegria!”

10. Digo Eu: “Dá-nos acolhida para hoje e faze o Bem aos po-
bres, redimindo-te do mal que muitas vezes lhes fizeste!” Ele promete 
cumprir rigorosamente Minhas advertências, e Me suplica segui-lo à 
sua casa. Eu, os apóstolos e dois marinheiros o acompanhamos, inclu-
sive a multidão testemunha da cura. E muitos dentre eles exclamam: 
“Ó verdadeiro salvador, cura também os nossos enfermos, que não são 
poucos! Quem aqui adoece jamais sara, definhando-se até a sepultura. 
Esta zona tão bela, infelizmente, tem tal particularidade. Proporcio-
na-nos a mesma Graça dada ao cego, de acordo com a tua vontade!”

11. Digo Eu: “Pois bem — que se faça o que desejais e credes! 
Verificai se em vossos lares ainda se acha um doente!” Com exceção 
de alguns poucos, todos se apressam por chegar à casa, onde encon-
tram os curados tão bem-dispostos, como se nunca tivessem padeci-
do. Não sabendo a que atribuir o fenômeno, indagam o motivo; são 
informados ter Eu curado na praia o filho cego do hospedeiro, e por 
certo também os outros doentes do grego.

12. Incontinenti eles se dirigem à tavolagem, pedindo para 
agradecer-Me pela cura. Aproximo-Me deles e digo: “Ide para casa e 
não mais pequeis; tão logo recairdes nos antigos pecados, sereis aco-
metidos da moléstia anterior. Cumpri os Mandamentos de Moysés, 
que todo mal ficará longe de vós!” Assim despeço-os, e o hospedeiro 
não sabe que fazer de contente pelo Bem proporcionado a todos.



Jacob Lorber

448

254.	O SENHOR E OS SEUS NA HOSPEDARIA DO GREGO. 
A VERDADE LIBERTA

1. O grego, ciente de que os judeus não comiam o mesmo que 
os pagãos, indaga: “Senhor, qual é vosso alimento para a noite? Sois 
inteiramente donos desta casa, e eu vosso servo, atento para cumprir 
os vossos desejos.”

2. Digo Eu: “Dá-nos algum pão e vinho, além disto um bom 
leito é o que necessitamos.” Embora triste com nossa modéstia, ele 
nos traz pessoalmente o que Eu pedira, tomando parte com os seus 
familiares. Como o bom vinho lhe solte a língua, relata sua vida e 
também se refere aos milagres essênios, aos fariseus e aos Manda-
mentos de Moysés. Quanto aos últimos, acha-os muito bons, mas 
que não eram considerados pelos sacerdotes, não obstante deverem 
dar o exemplo aos fiéis. Talvez fosse Eu capaz de lhe esclarecer essa 
questão e, além disto, aconselhá-lo se deveria aderir ao judaísmo, 
após repetida insistência dos templários. No fundo lhe agrada mais 
a doutrina dos judeus do que a pagã, realmente apenas construção 
poética de pouca base verdadeira.

3. Respondo: “Continua externamente o que és, mas sê verda-
deiro judeu, coisa fácil na tua situação, porquanto não tens obriga-
ção com qualquer sacerdócio. Compreenderás seres tu de interesse 
dos fariseus, em virtude de tua fortuna; por isto, continua pagão e 
procura a Verdade e a base de toda Vida. Somente a Verdade te liber-
tará, e com ela estarás acima do sacerdócio e de tudo que o mundo 
chama de ‘sabedoria’. Ter-Me-ás compreendido?”

4. Diz ele: “Certo; resta uma pergunta. O que é a Verdade? 
Onde está? Quem a poderá transmitir?”

5. Respondo: “Eu e qualquer um de Meus discípulos; entre-
tanto, sou o mais indicado, porquanto sou a Verdade e a Vida, pela 
razão de que Aquele que habita em Mim o é, desde eternidades.”

6. Diz o grego: “Senhor e Mestre, como devo entendê-lo?”
7. Respondo: “Aqui se acham Meus discípulos, a quem podes 

perguntar; é melhor deixar que outros falem a nosso respeito, do que 



O Grande Evangelho de João – Volume V

449

fazê-lo. Enquanto isso, irei apreciar a fresca brisa da noite.” Levan-
to-me e vou sozinho à frente da casa. Os apóstolos esclarecem nesse 
meio tempo ao grego os pontos mais importantes de Minha Pessoa. 
Assim orientado ele se junta a Mim, para agradecer-Me com os seus 
pela grande Graça recebida. Abençoo-os e, em seguida, nos recolhe-
mos aos leitos, pois já era noite adentro.

255.	A PROIBIÇÃO DO DIVÓRCIO
(Matheus 19, 3–9)

1. Ao nos levantarmos, dispostos, encontramos o hospedeiro 
de pé e os marujos a bordo, prontos para a partida. Mandei que 
tomassem primeiro o desjejum e, em seguida, zarparam, porquan-
to não necessitávamos tão cedo do navio. Também fizemos a nossa 
refeição a pedido do hospedeiro; mal terminamos, chegam várias 
pessoas para falarem Comigo, o “homem milagroso”. Entre elas ha-
via judeus e gregos a comentarem aquilo que Eu fizera apenas pela 
Vontade. Deste modo, os templários encarregados da cobrança do 
dízimo são informados dos fatos, deduzindo ser Eu o carpinteiro de 
Nazareth. Por isto, entram em nossa sala e procuram experimentar-
-Me com várias indagações, por Mim respondidas de modo incisivo, 
tapando-lhes a boca.

2. Nessa zona havia alguns insatisfeitos com suas mulheres, por 
conseguinte exigiam o divórcio por parte dos fariseus. Um deles se 
dirige a Mim e diz: “Ó mestre milagroso e sábio, acaso é lícito o 
homem divorciar-se por qualquer motivo?”

3. Olhando-o com firmeza, digo: “Por que Me perguntais? Não 
lestes na Escritura que o Criador só fez um homem e uma mulher? E 
quando este primeiro casal se achava frente ao Criador, Ele, a Quem 
jamais reconhecestes, percebendo o agrado do homem para com a 
linda mulher, disse: Eis por que no futuro o homem deixará pai e 
mãe, seguindo sua mulher, tornando-se eles um só corpo! Se isto é 
tal qual Deus pronunciou, eles não são dois, mas uma só carne! E o 
que Deus juntou deste modo, o homem não deve separar!”



Jacob Lorber

450

4. Dizem eles: “Sendo tão entendido na Escritura, saberás por 
certo que Moysés — que descreveu a Criação do homem — deixou 
uma carta para divórcio dentro da Lei, autorizando tal passo por 
motivo concludente.”

5. Retruco: “Bem que ele vos deu tal documento, que permite 
vos separardes de vossas mulheres; fê-lo, porém, em virtude da du-
reza de vossos corações. No início da Humanidade desta Terra, a 
situação não era esta, e sim como vos disse anteriormente.

6. Acrescento mais: Quem separar-se da mulher, ainda mesmo 
por causa de sua infidelidade, e casar com outra cometerá adultério. 
O mesmo fará quem se casar com a divorciada. Já conheceis o grau 
de pecado que se prende ao adultério, dispensando maiores explica-
ções.” Com isto os fariseus se retiram sem dizer palavra.

256.	EXCEÇÕES EM ASSUNTOS MATRIMONIAIS
(Matheus 19, 10–12)

1. Em compensação, se aproximam os Meus apóstolos e dizem: 
“Senhor, se a situação dum casal é esta, convém não casar. Existem 
mulheres, verdadeiros demônios para os maridos, e julgamos não ser 
de todo condenável a separação e uma nova união, em vista da or-
dem caseira. Se tal homem mantiver uma criatura maldosa e infiel, 
haverá em tal lar constantes rusgas e contendas, causando aborreci-
mentos até aos vizinhos. Ele se separando dela, a paz voltará na famí-
lia. E em tal caso achamos justificada a carta de divórcio de Moysés.”

2. Digo Eu aos discípulos, um tanto encabulados: “O que foi 
dito perante os fariseus não é compreendido por qualquer, mas ape-
nas por aqueles a quem é dado a compreensão; até então não o as-
similastes, muito embora possuindo entendimentos. Ainda assim, 
ireis compreendê-lo.

3. Primeiro, reporto-Me àquilo que acerca desse assunto expli-
quei de modo conciso. Segundo, subentende-se que Eu jamais teria 
transmitido a Moysés a carta de divórcio caso não tivesse havido 
necessidade para certas ocasiões. Acaso ignorais o abuso contínuo 



O Grande Evangelho de João – Volume V

451

praticado pelos fariseus em questões de divórcio?! Eles mesmos se-
meiam a dissensão entre um casal feliz para finalmente conseguirem 
sua separação. O divórcio é efetuado pelos sacerdotes e custa muito 
dinheiro; eis o motivo das frequentes separações e por que apresentei 
aos fariseus as Leis Originais de Deus. Conhecedores do Meu Poder, 
retiraram-se com ódio oculto.

4. Terceiro, digo-vos algo importante que deveis anotar. Exis-
tem os impotentes de ambos os sexos; além destes, homens que por 
circunstâncias quaisquer foram mutilados, e outros que o fizeram a 
si mesmos, por causa dos Céus. Quem for apto compreendê-lo-á.

5. Para esses, não existe matrimônio e caso haja, é inteiramente 
sem valor e pode ser anulado; nesse caso, a pessoa normal poderá 
casar sem cometer adultério. Se porventura a mulher for estéril, o 
marido poderá fazer o mesmo que os patriarcas por causa da prole, e 
jamais será chamado perante o juiz. Com isto, creio que assimilastes 
o problema.”

6. Diz Pedro: “Mas se alguém se casar e, não obstante todas as 
advertências e conselhos, a mulher prevaricar constantemente — 
não conviria efetuar-se o divórcio?”

7. Respondo: “Sem dúvida te poderás divorciar duma evidente 
adúltera — todavia não te é permitido novo casamento, enquanto 
ela for viva. Pois não te é possível saber se ela venha a se arrepender, 
voltando ao teu lar completamente regenerada e fiel. Se durante a 
sua ausência tiveres casado com outra e a primeira querendo voltar, 
não poderias recebê-la por causa da segunda — dolorosa situação 
para os três. Não poderias, em tal hipótese, aplicar misericórdia à 
primeira, tampouco divorciar-te da segunda; entretanto, deves ser 
clemente e misericordioso como o Pai no Céu. Não te sendo possí-
vel empregar misericórdia — o que és e o que farás para te manteres 
em Minha Ordem? Se és de natureza forte e sensual, recorda-te dos 
patriarcas; em teu coração sê fiel a Deus e te abstém da impudicícia, 
depravação e adultério. Pois tais pessoas não entrarão no Reino do 
Céu; compreendeste bem?” Responde Pedro: “Sim, Senhor, tam-
bém este ponto está claro.”



Jacob Lorber

452

257.	O SENHOR ABENÇOA AS CRIANÇAS
(Matheus 19, 13–15)

1. Eis que se aproxima o hospedeiro e diz: “Senhor, vale isso 
também para os pagãos?”

2. Respondo: “Certamente, pois só existe Um Deus e Senhor, 
que veio a esta Terra para abrir a porta de Luz e Vida igualmente aos 
pagãos. Virá o tempo — e de certo modo já chegou — onde será 
tirada a Luz dos judeus e dada aos pagãos!”

3. Diz o grego: “É bom sabê-lo, Senhor e Mestre, e incutirei a 
Tua Doutrina aos meus companheiros. Já percebo com quem estou 
lidando: és um deus e não homem; pois Tuas Ações jamais foram 
efetuadas por criaturas humanas, tampouco alguém proferiu pala-
vras como as Tuas.

4. Tenho apenas um pedido a fazer. Existe aqui grande número 
de crianças, e penso ser-lhes de imenso benefício moral caso as aben-
çoasses a Teu Modo, Onipotente. Senhor e Deus, teria sido meu 
desejo justificado?”

5. Digo Eu: “Está bem, deixa-as virem a Mim!” Satisfeito, o 
hospedeiro envia seus empregados à vila, comunicando a todos para 
trazerem seus filhos a fim de que fossem abençoados pelo Salvador 
milagroso. Não leva tempo e todos Me rodeiam, sendo que alguns, 
mais vivos, procuram ser os primeiros. Os discípulos reprovam essa 
atitude malcriada, conseguindo com isto atemorizá-los. Desse modo 
não se atrevem achegar-se a Mim.

6. Eu, porém, advirto-os com as seguintes palavras: “Deixai os 
pequeninos, pois deles é o Reino do Céu!” Em seguida, animo as 
crianças para de Mim se aproximarem, sem medo ou acanhamento; 
novamente encorajadas, elas correm ao Meu lado e Eu abençoo a 
todas. Após esse ato, agradecem e voltam aos lares.

7. Novamente o grego Me aborda: “Senhor e meu Deus! Não 
seria de Teu Agrado conferir-me a grande Graça de hospedar-Te 
mais algum tempo em minha casa?”



O Grande Evangelho de João – Volume V

453

8. Digo Eu: “Enquanto permaneceres na Doutrina transmi-
tida pelos apóstolos, Aquele a Quem chamaste de Deus ficará 
contigo; tão logo a abandonares pela fé e ação, Ele ter-te-á aban-
donado. Eu, fisicamente, terei de partir, pois não é aconselhável 
morar-se com os fariseus debaixo do mesmo teto — para nenhuma 
das partes.

9. Sem que Me pedisses, proporcionei grande benefício a teu 
lar e a toda vila. Lembrai-vos deste dia, e caso fordes acometidos 
de qualquer vicissitude, pedi-Me no coração e sereis ajudados!” E 
assim partimos.

258.	O JOVEM RICO
(Matheus 19, 16–26)

1. Após uma hora de marcha, encontramos um jovem da vila 
que, na noite anterior, tinha sido testemunha de Meus Feitos e En-
sinos; além disto era escriba entendido, não obstante sua pouca ida-
de, sem contudo ser professor. Nem bem Me reconhece, aborda-Me 
e pede licença para fazer uma pergunta. Eu aquiescendo, ele diz: 
“Bom Mestre, que devo fazer de bem para alcançar um caminho 
mais curto para a Vida Eterna, da qual teus alunos tantas maravilhas 
contaram na casa do grego Rauris?”

2. Eu o fito com seriedade e digo: “Como podes, sendo escriba, 
chamar-Me de bom, sabendo que sou simples homem?! Ignoras nin-
guém ser bom além de Deus?! Se quiseres ingressar na Vida Eterna, 
cumpre os Mandamentos.”

3. “Quais?”, diz ele, crente ter Eu leis e mandamentos novos. 
Eu então respondo: “Os que Moysés legou à Humanidade, como se-
jam: Não matarás, não adulterarás, não furtarás; não dirás falso tes-
temunho. Honra pai e mãe, e ama teu próximo como a ti mesmo.”

4. Prossegue o jovem: “A quem devo considerar o meu próxi-
mo?” Conto-lhe a parábola conhecida do samaritano misericordio-
so, facultando-lhe a compreensão de quem seja o próximo. Eis que 



Jacob Lorber

454

ele afirma: “Asseguro-te ter eu observado tudo isto desde minha in-
fância. Que mais me falta?”

5. Respondo: “Se quiseres ser perfeito, vende os teus bens e dis-
tribui tua fortuna entre os pobres, que iniciarás um tesouro no Céu. 
Em seguida, segue-Me; torna-te Meu discípulo e aprende de Mim 
os segredos do Reino Celeste.” Ouvindo isto, o jovem se entristece e 
afasta-se, porquanto é dono de muitas propriedades.

6. Admirados, dizem os discípulos: “Estranho! Esse moço pare-
cia compreender que de Ti fala o Espírito de Deus; preferiu, porém, 
virar-Lhe as costas por causa dos bens terrenos! Que será dele?”

7. Digo Eu: “Um rico dificilmente entrará no Reino do Céu! 
Acrescento mais: Será realmente mais fácil um camelo passar pelo 
fundo duma agulha, do que um rico ingressar no Reino de Deus!”

8. Minha Afirmativa tanto apavora os discípulos que exclamam: 
“Que infelicidade! Quem poderá, deste modo, alcançar a bem-aven-
turança?” Com carinho lhes dou o seguinte consolo: “Aos homens 
seria de fato impossível; mas para Deus, todas as coisas são realizá-
veis. Quando de nossa palestra com Aziona, falei minuciosamente 
acerca da possibilidade de almas ainda mais pervertidas poderem 
se tornar felizes pelos caminhos ocultos de Deus. Espero estardes 
lembrados do assunto?!”

259.	O PRÊMIO NO REINO CELESTE
(Matheus 19, 27–30)

1. Diz Pedro: “Oh sim, recordo-me e certamente também os 
outros. Tomo, porém, a liberdade de perguntar-Te, em nome de 
todos, qual será a nossa recompensa por termos abandonado tudo 
para seguir-Te?”

2. Eu lhe respondo: “Realmente vos digo, que Me seguistes: 
Quando de vosso pleno Renascimento, por ocasião de Minha Res-
surreição e Eu Me assentar no Trono da Glória Eterna, também to-
mareis assento em doze tronos, para julgar as doze tribos de Israel; 
quer dizer, sereis futuramente ativos Comigo, para a felicidade eter-



O Grande Evangelho de João – Volume V

455

na de todas as criaturas desta Terra e dos outros mundos, tornan-
do-vos seus invisíveis anjos protetores, tanto aqui quanto no Além. 
Pois somente na crescente e verdadeira ação de amor consiste o ver-
dadeiro Reino do Céu, aumentando a bem-aventurança.

3. Digo mais: Todo aquele que deixar seu lar, irmãos e pais, mu-
lher e filhos, campos e manadas, por causa do Meu Nome — receberá 
tudo isto centuplicado no Meu Reino, ou seja, a Vida verdadeiramen-
te eterna. Lembrai-vos também do seguinte: Os que ora são primeiros 
facilmente poderão ser lá os últimos, e os últimos serão os primeiros.”

4. Como os discípulos não o entendessem, Pedro indaga: “Mas 
como? Qual o sentido de Tuas Palavras? Pois o que falas é Verdade 
para todo sempre. Parece-me Te referires a nós, e não seria justo 
sermos, no Além, os últimos só porque fomos aqui os primeiros.”

5. Digo Eu: “Caro Simon Judá, certamente não por isto! Mas 
se algum de vós se julgar melhor porquanto foi por Mim convocado 
primeiro, já teria caído no orgulho, que jamais lhe permitiria ser um 
dos primeiros no Reino do Céu. Se porventura Eu daqui a mil anos 
inspirar e escolher alguém, será ele o último na convocação. Mas se 
for humilde em alto grau dentro de sua missão, a ponto de se achar o 
menos merecedor de tal Graça e sendo fiel e persistente, muito em-
bora não lhe sejam dadas provas irrefutáveis da plena genuinidade, 
obrigado por isto a prosseguir apenas pela fé, não seria tal convoca-
do um primeiro no Reino Celeste?!

6. Não teria feito essa observação caso não Me tivésseis pergun-
tado pelo mérito que vos espera por aquilo que fizestes por Mim! Tal 
atitude não foi mui louvável, porquanto vos proporcionei, pela con-
vocação, apenas a maior felicidade, física e espiritual. Acaso cometi 
injustiça com a pequena reprimenda?”

7. Diz Pedro: “De modo algum, Senhor e Mestre; pelo que vejo 
foi muito pequena, comparada à nossa grande tolice. Agora trata-se 
de outro assunto: Para onde iremos?”

8. Digo Eu: “A um local oculto para descansarmos; até então 
trabalhamos bastante e merecemos repouso. Lá vereis realmente 
Meus anjos descerem e subirem. Vamos!”



Jacob Lorber

456

260.	O SENHOR VISITA UM LUGAREJO NAS MONTANHAS

1. Após algumas horas, alcançamos um lugarejo escondido que, 
como muitos outros, não tinha nome. Tanto judeus quanto gregos 
não cognominavam suas aldeias, a fim de que não fossem descober-
tas pelos romanos e senhores feudatários, porquanto exigiam paga-
mento de tributo mal um lugarejo qualquer fosse registrado.

2. Além disso, havia o seguinte motivo: Era de uso entre os ro-
manos deixar que uma nova colônia permanecesse isenta de tributo 
durante vinte a cinquenta anos, em zonas estéreis e abandonadas, de 
acordo com o tempo mais ou menos necessário para o cultivo. Não 
resta dúvida que judeus e gregos exploravam tal lei humanitária, 
razão por que não denominavam o local e se fossem casualmente 
inquiridos pelo comissário romano, alegavam existir aquele apenas 
há dez anos, muito embora contasse mais que meio século. Em tal 
ocasião, a aldeia era numerada e a contar daí sujeita ao tributo após 
o prazo decorrido, recebendo nome especial.

3. A situação do local que ora alcançamos é-nos favorável, pois 
seus habitantes costumavam ser mais generosos e acessíveis. Situado 
numa cordilheira propícia para a criação de gado, o lugarejo era 
atingível apenas de um lado. Pessoas sujeitas a vertigens dificilmente 
se atreveriam a fazer a escalada. O próprio vale se acha, no cálculo 
atual, a quatro mil pés acima do mar, fator de pouca importância na 
Ásia, rica em grandes montanhas.

4. Ao chegarmos à tardinha, deparamos com um grupo de mo-
radores que prontamente chamou seu chefe para investigar o motivo 
de nossa visita em local tão afastado do mundo. Este, um judeu 
idoso, aborda-me, perguntando qual o nosso desejo.

5. Eu lhe digo: “A paz seja contigo e com toda essa vila, de boas 
proporções. Aproximou-Se o Reino de Deus, fato que ireis compre-
ender, como criaturas simples, enquanto Eu repousar aqui. Por ora 
te pergunto se nos podes hospedar por alguns dias.”

6. Diz o chefe: “Vi desde o primeiro momento que não sois pes-
soas maldosas, portanto podereis morar comigo. É preciso me con-



O Grande Evangelho de João – Volume V

457

tardes o que se passa no mundo, de onde me afastei há vinte anos. 
Os moradores daqui vão de tempos em tempos a Naim, local mais 
próximo, em busca de sal que nos falta. Em Jerusalém estivemos há 
longos anos, embora sejamos judeus, pois lá reinava apenas mentira, 
hipocrisia e homicídio, e no Templo, o orgulho mais repelente.

7. Por isso me afastei com mais alguns de mesma índole, e aqui 
criamos uma colônia livre, mas puramente dedicada a Deus, pelo 
que Ele nos abençoa com fartura.

8. Por certo nunca fostes escribas e servos do Templo, e igno-
rais o abuso incrível que se pratica contra as simples leis de huma-
nismo. Causou-nos realmente uma revolta insuportável! Fugimos 
para cá, e com o tempo construímos essas casas toscas e vivemos em 
paz. Pedimos-vos apenas não nos denunciar ao voltardes ao mundo. 
Além disto, sois hóspedes bem-vindos. Vamos a minha casa, que 
sem dúvida será mais agradável aos Olhos de Deus que o Templo de 
Salomon em Jerusalém.”

261.	EM CASA DO CHEFE DA COMUNIDADE. 
O VINHO MILAGROSO

1. Sem mais demora, nos dirigimos à confortável moradia de 
construção alpina, onde nos servem pão, sal e leite fresco. O anfi-
trião pede desculpas por não nos poder oferecer vinho; possui uns 
odres com suco de groselha, de bom paladar. Caso quiséssemos, 
mandaria trazer alguns cântaros. Digo Eu: “Pois não. Se porventura 
nos agradar, pediremos mais!”

2. Ele vai à adega e nos traz alguns jarros de groselha com gosto 
de vinho, porquanto a groselheira pertence à família das ribescá-
cias. Em suma, apreciamos esse vinho agreste, com satisfação do 
hospedeiro. Quando os recipientes ficam vazios, ele quer enchê-
-los de novo.

3. Eu, porém, lhe digo: “Enche-os com água pura, que Eu a 
transformarei em vinho!” Ele arregala os olhos e diz: “Tinha real-
mente vontade de assistir a essa peça!” Nem bem os cântaros são 



Jacob Lorber

458

postos na mesa, ele diz: “Ei-los — agora mostra o que podes!” Digo 
Eu: “Prova o conteúdo de um dos dois!”

4. Assim fazendo, ele tão admirado está, que chama seus fami-
liares para provarem a bebida, e todos declaram ter jamais tomado 
vinho tão excelente. Naturalmente querem saber seu enigma, pois 
jamais foi feito, por alguém, coisa semelhante. Dirigindo-se a Mim, 
ele prossegue: “Mestre dos mestres de tua arte inédita! Dá-nos pe-
quena explicação deste fenômeno. Sabes ainda outras magias?”

5. Digo Eu: “Meu amigo, só te posso dizer que nada Me é im-
possível, sendo capaz de realizar inúmeros milagres apenas pelo Po-
der e a Força de Minha Vontade. Concordas?”

6. Responde ele: “Falas muito de ti, e és apenas homem. Acaso 
não sabes ser somente Deus Onipotente?! Se todas as coisas te forem 
possíveis, deverias ser Deus Mesmo — ou então estarias em convi-
vência com Beelzebub! Todavia, teu rosto sincero e puro me poderia 
levar a dizer: Eis a verdadeira Semelhança Divina!

7. De modo algum pretendo expressar-me incisivamente, e só 
me lembro da época em que conheci em Jerusalém e Damasco um 
mago, anunciando com exagero ser-lhe possível tudo. Realmente fez 
coisas tão incríveis quanto à tua transformação da água em vinho. 
Tal exagero dos magos é muito comum e perdoável, porquanto são 
mesmo pessoas excepcionais. Por isto, tinha vontade de assistir mais 
algumas magias de tua parte.”

8. Digo Eu: “Cada qual julga dentro de seu raciocínio e não se-
ria gentil se Eu te respondesse na altura. Pediste mais uma experiên-
cia, e estou pronto para satisfazer-te; a fim de que não penses poder 
Eu fazer apenas o que aprendi — dize-Me o que desejas.”

262.	CURA DA FILHA ALEIJADA DO TAVERNEIRO

1. Diz o hospedeiro: “Se tudo te é possível — serás capaz de 
curar uma pessoa muito doente?” Respondo: “Como não? Tens al-
guma em tua casa?” Diz ele: “Infelizmente, uma de minhas filhas 
mais queridas. Ela tem vinte anos e foi alegre e ativa. Faz um ano, foi 



O Grande Evangelho de João – Volume V

459

com o irmão mais velho a Naim à compra de sal. Na volta, passan-
do por uma rocha, escorregou e caiu no despenhadeiro, quebrando 
mãos e pés. Durante nove meses sofreu dores atrozes; daí para cá, 
cessaram, enquanto ela atrofiou-se de tal modo, a não mais poder 
deixar o leito. Mestre dos mestres, se fores capaz de curá-la, acredi-
tarei em tua infalibilidade!”

2. Digo Eu: “Manda trazê-la!” O taverneiro dá ordens aos fi-
lhos, que transportam a enferma junto com o leito à Minha frente. 
Dirigindo-Me a ela, digo: “Filha, desejas ter a mesma saúde que um 
ano atrás?”

3. Responde a moça, com voz apagada: “Oh, sim, seria um 
grande benefício para mim. Mas somente Deus, o Onipotente, po-
derá fazê-lo!” Digo Eu: “Se nisto acreditas — levanta-te e caminha, 
e dá Honra a Deus!” No mesmo instante a moça é curada.

4. Todos quedam perplexos, inclusive o pai, que só após algum 
tempo consegue dizer: “Isto não está ao alcance dum homem por 
mais talentoso que seja; eis uma Dádiva e Graça extraordinárias 
de Deus, o Senhor Único, a Quem ofertamos nosso louvor por ter 
facultado a um mortal Poder e Força Divinas, tal qual possuíam 
os profetas!

5. Agora compreendo a saudação de nosso hóspede milagroso: 
A paz seja contigo, e O Reino de Deus aproximou-se de vós! Ouvi, 
meus amigos, aqui está um Amado de Deus, um profeta recente e 
importante! Devemos ouvi-lo, em Nome de Jehovah!”

6. Virando-se para Mim ele prossegue: “Amigo excepcional e 
Mestre dos mestres — não tenho palavras para expressar minha gra-
tidão para com Deus e contigo! Perdoa se no começo não soube usar 
dos termos que mereces. Como pretendes permanecer algum tempo 
em nosso convívio, tudo farei para demonstrar minha gratidão a ti e 
a teus discípulos. Devolveste-me minha filha querida, portanto mais 
que todos os tesouros do mundo!”

7. Digo Eu: “Acalma-te, Barnabé, e trata de alimentar tua filha, 
Elisa, pois tem que fortalecer-se.” Isto feito, a moça se veste rapida-
mente para em seguida agarrar a Minha Mão, cobrindo-a de beijos. 



Jacob Lorber

460

Soluçando de alegria, ela exclama: “Verdadeiro amigo e Mestre Oni-
potente; sendo-te possível tudo, verás no meu coração a gratidão 
escrita com traços de amor, que te ofertarei eternamente!”

8. Acrescento: “Continua com tal afeto, que te trará grandes 
bênçãos. Senta-te à nossa mesa e te alimenta com alegria. Quando 
futuramente voltares a Naim, não deves saltar qual gazela, e sim 
caminhar com cuidado no trecho perigoso, para não sofreres outro 
acidente.”

263.	BARNABÉ SE RECORDA DO MENINO JESUS NO TEMPLO

1. Elisa volta para junto de seu pai, que a abraça com efusão 
e lhe dá lugar entre ele e sua mulher; ela se alimenta com apetite, 
apreciando o Meu vinho, feito de água. Em seguida, o taverneiro se 
vira para Mim, dizendo: “Senhor e Mestre de todos os mestres, por 
certo é tolice eu perguntar-te como podes saber de nossos nomes; 
apenas presumo me conheceres de Jerusalém, e esse fato seria de 
sumo interesse para mim!”

2. Digo Eu: “Que te leva a pensar nessa possibilidade?”
3. Retruca ele: “É o seguinte: Há mais ou menos vinte anos, 

eu era levita em Jerusalém e aspirante de fariseu; aconteceu que, 
durante um exame habitual de meninos, foi-nos apresentado um 
chamado Jesus de Nazareth. Tinha maiores conhecimentos que to-
dos os templários em conjunto, motivo por que abandonei mais 
tarde o Templo.

4. Confesso teres muita semelhança com aquele menino mila-
groso. Não quero afirmar seres o mesmo, conquanto não fosse im-
possível; observo somente a semelhança de grandes espíritos quan-
do seguem a mesma tendência. Durante três dias, o mencionado 
menino nos provou, minuciosamente, ser ele o Messias Prometido. 
Levado por diversos motivos, afastei-me do Templo para viver aqui 
no isolamento, e desconheço o destino do pequeno. No começo, fui 
seu oponente; mas não levou tempo e suas afirmações me elucida-
ram cada vez mais, tornando-se o sinédrio insuportável para Mim.



O Grande Evangelho de João – Volume V

461

5. As palavras daquele menino foram minha salvação do infer-
no templário! Por isto, desejava saber que fim levou. O que mais me 
causou revolta por parte do sinédrio foi a importância estipulada 
para o extermínio daquele prodígio. Durante minha permanência 
no Templo nada disto ocorreu; mas já se passaram vinte anos e sabe 
lá o que teria acontecido!”

6. Digo Eu: “Foi esse o motivo que Me trouxe aqui, pois sou 
aquele menino que tanto trabalho deu aos doutores do Templo! Cien-
te disto, compreenderás ainda melhor por que disse na Minha che-
gada: A paz seja contigo, pois o Reino de Deus aproximou-Se de ti! 
Amanhã entraremos mais no assunto. Por hoje, dá-nos um bom leito 
para nos livrarmos do cansaço!” Barnabé dá suas ordens e, quando nos 
levantamos da mesa, toda família Me agradece pela cura da filha, pois 
a estimava muito. Abençoo a todos, e em seguida nos recolhemos.

264.	A SANTIFICAÇÃO DO SÁBADO

1. Ao acordarmos, cedinho, a casa toda já está de pé e o movi-
mento na cozinha é intenso; o aroma de pratos diversos, inclusive 
deliciosas trutas, despertam o nosso apetite. Elisa é a mais ativa; mas 
quando Me avista, atira-se aos Meus Braços, agradecendo de novo. 
Então pergunto como pode estar tão atarefada num sábado. E ela 
responde: “Senhor e Mestre, não existe lei na Escritura que proíba 
servir-se a Deus em tal dia!”

2. Digo Eu: “Realmente, deve-se servir-Lhe em primeira linha; 
mas tu o fazes à Minha Pessoa e a Meus discípulos. Porventura so-
mos deuses?”

3. Retruca ela: “Eles são humanos como nós; Tu, porém, és 
Deus de modo integral, portanto não erramos com o nosso zelo!”

4. Obtempero: “Mas quem te disse ser Eu Deus, cara Elisa? Pois 
se Eu fosse Deus na Terra e Jehovah, no Céu — haveria dois deu-
ses! Entretanto, consta expressamente: Eu somente sou teu Deus 
e Senhor, por isto não deves ter outros a Meu lado! Como inter-
pretas isto?”



Jacob Lorber

462

5. Replica Elisa, enquanto prepara os peixes: “Oh, Senhor, mui 
facilmente. Tu e o Pai do Céu não sois dois personagens, mas perfei-
tamente Unos, e o Céu só existe lá onde Te encontras!”

6. Pergunto: “Quem te ensinou tal coisa?” Diz ela: “Primeiro, 
Tu Mesmo, Senhor! A paz seja contigo e o Reino de Deus apro-
ximou-se de ti!, só podia ser expressão divina. Por isto, comentei 
ontem com meu pai os fatos ocorridos com o Menino Jesus no Tem-
plo e revistei os textos em Isaías referentes à Tua Pessoa, verificando 
com clareza seres Tu o Messias Prometido, e em Espírito, Jehovah 
em Pessoa!”

7. Digo Eu: “Tu e teu pai tendes razão, mas não deveis denun-
ciar-Me antes do tempo! Servindo-Me dentro de vossa compreen-
são, podeis prosseguir, sem aborrecerdes os vizinhos!”

8. Diz Elisa: “Oh, não Te preocupes; nesse ponto avançamos 
muito, pois deixamos de fazer no sábado trabalhos pesados. Não 
estamos mais sujeitos à mistificação templária e suas leis egoísticas, 
onde o rico consegue delas fugir por certo tempo. Nossa lei é a Ver-
dade e o Bem, que jamais proibiram fazer-se o necessário.

9. Se na conquista da Vida Eterna fosse preciso levar-se uma 
existência ociosa, por certo serias o Primeiro a dar o exemplo, impe-
dindo o surgir do Sol, Lua e estrelas num dia de sábado. Do mesmo 
modo não poderia haver vento, nuvens e neblinas, e os próprios 
animais teriam que respeitar o repouso daquele dia. Observando-se 
a Natureza, vê-se que é tão ativa nos sábados quanto nos demais 
dias da semana, portanto nada de mal fazemos imitando nosso Pai, 
Santo e Amoroso!”

10. Digo Eu: “Não teria esperado tanta sabedoria de tua parte! 
Continua assim, dando o mesmo exemplo que Teu Pai Celeste!”

265.	ELISA DÁ TESTEMUNHO DO SENHOR

1. Em seguida, dou um passeio pela aldeia, constituída dumas 
vinte casas, com Barnabé e os discípulos. Os moradores, julgando-
-nos comissários romanos, se ocultam. Oriento o taverneiro deste 



O Grande Evangelho de João – Volume V

463

receio e ele se dirige a alguns para assegurar-lhes da grande felicidade 
ocorrida no lugarejo com Minha Vinda, porquanto curei sua filha 
tão doente. Uns se acalmam, admirados; algumas mulheres, porém, 
protestam: “Não podemos acreditá-lo antes de termos visto Elisa; 
não haveria criatura humana capaz de curá-la, mesmo se fosse o 
maior salvador do mundo!” No mesmo instante a moça se aproxima 
para convidar-nos ao almoço. As mulheres se assustam e não têm 
coragem para lhe falar. Finalmente se aproximam e perguntam o 
que havia ocorrido.

2. Apontando-Me, Elisa diz: “Eis o divino Salvador, dirigi-vos 
a Ele! Vedes que estou sã, sem poder dizer-vos como isto foi possí-
vel!” Voltamos à casa de Barnabé, onde nos aguarda um farto almo-
ço. Compreende-se que todos nos acompanham, e os discípulos os 
orientam a respeito de Minha Missão vinda do Céu, incutindo-lhes 
a fé em Meu Nome. Após a refeição, Barnabé Me leva ao perigoso 
local onde sua filha sofrera o acidente, perguntando se Minha Oni-
potência não podia proporcionar uma passagem mais fácil.

3. Digo Eu: “Já sabes que tudo Me é possível. Deixemos esta tri-
lha conforme está, porque impediu que até hoje fôsseis descobertos. 
Far-vos-ei outro obséquio no sentido de impossibilitá-la completa-
mente, de sorte que nem um gato poderá transpô-la. Em compensa-
ção, te demonstrarei outra descida, ainda não descoberta.” Barnabé 
consente e Eu digo apenas: “Que assim seja!” No mesmo momento 
se solta uma enorme pedra, criando um paredão elevado, incapaz 
de ser transposto. Aos nossos pés fez-se uma espécie de balaustrada 
intransponível, mas que permite ver-se a paisagem. Admirado e sa-
tisfeito, o taverneiro Me agradece. Naturalmente indaga qual a des-
cida mais confortável, e Eu lhe digo: “Para lá iremos à tarde. É mais 
distante de Naim, porém bem mais cômoda, permitindo a passagem 
do gado, fator de grande vantagem.”



Jacob Lorber

464

266.	A VISÃO ESPIRITUAL

1. (O Senhor): “É de Meu Desejo que os seguidores das Leis de 
Moysés não passem privações. Por isto vim aqui, primeiro, para vos 
comunicar a Descida do Reino de Deus, portanto dos Céus, até vós, 
através de Minha Pessoa; este fato já é do conhecimento de gran-
de número de ex-pagãos, que professam esta Verdade para que se 
cumpram as palavras de Daniel: Os que estão nas tumbas também 
ouvirão Sua Voz! — E os gentios estavam enterrados desde nascença 
no sepulcro da noite, do julgamento e da morte.

2. Segundo, quero que vós e vossos descendentes não sofrais 
necessidades, conforme era fato comum entre vós, mas também não 
deveis viver da opulência. O terceiro motivo de Minha Presença é a 
intenção de repousar por alguns dias, com Meus discípulos. Agora 
voltemos para ver o que se passa em casa.”

3. A caminho, o taverneiro diz: “Senhor e Mestre, seria do Teu 
Agrado darmos uma pequena volta por essa colina? De lá se tem 
uma visão deslumbrante de Jerusalém, uma parte do Mar Galileu 
e da Grécia. Tinha muita vontade de mostrar-Te meu panorama 
predileto.”

4. Digo Eu: “Também sou Amigo das montanhas, podemos 
subi-la.” Dito e feito, galgamos a colina, e Barnabé não se cansa em 
exclamações de deslumbramento. Eu o advirto, dizendo: “Indubita-
velmente a vista é agradável pelo conjunto; se fores separá-la em di-
versos quadros, analisando cada um de perto, em breve te cansarias. 
Só o que é posse da alma e do espírito é real e belo para sempre. Se 
apenas te agradam a paisagem e suas cores delicadas, estás mais preso 
à matéria e suas formas do que ao espírito, que te apresenta as mes-
mas em traços de grande extensão. Quando fores capaz de fitá-las 
e compreendê-las pela visão espiritual, poderás exclamar como Da-
vid: Ó Senhor, quão deslumbrantes e maravilhosas são Tuas Obras! 
Quem as considera sente alegria intensa!

5. A justa consideração de todas as Obras Divinas é sua obser-
vação com os olhos do espírito, onde a alma colhe a compreensão 



O Grande Evangelho de João – Volume V

465

verdadeira, produzindo na criatura a alegria real como posse eterna 
da psique. E caso pretenderes fitar o mundo dos espíritos, conse-
gui-lo-ás também somente pela interpretação espiritual das formas 
deste mundo e pelo conhecimento crescente das variadas ações, ten-
dências e relações recíprocas, que tanto te agradam, sem teres verda-
deira noção de sua origem.

6. A visão espiritual é, no começo, apenas a percepção das 
relações de interpretação externa e interna; exercitando-se nesse 
estudo, de alma pura e dedicada ao amor de Deus e do próxi-
mo, tal conhecimento passa a ser uma visão integral, fornecendo 
a prova da unificação, do verdadeiro renascimento do espírito e a 
ressurreição da alma da tumba material de sua carne. Ter-Me-ás 
compreendido?”

7. Diz o taverneiro: “Ó Senhor e meu Deus! Se o entendesse 
a fundo, seria evidentemente o homem mais feliz da Terra; minha 
compreensão ainda sendo um tanto atrasada, só posso ter um pe-
queno vislumbre de Tuas Palavras. Elisa, de certo modo vidente, 
teria assimilado melhor o que disseste; alguma coisa entendi. Será 
preciso muito esforço para se descobrir nas formas externas as inter-
pretações espirituais e compreendê-las. Não poderias exemplificar 
esse assunto, Senhor?” Digo Eu: “Pois não. Ouve-Me.”

267.	CORRESPONDÊNCIA ENTRE MATÉRIA E ESPÍRITO

1. (O Senhor): “Quando tu e teus simpáticos vizinhos viestes a 
essa zona, encontrastes apenas pedra e lenha. Sem demora, pusestes 
mãos à obra, recolhendo o melhor e mais prestável; em seguida, 
começastes a estudar quais as regras de arquitetura a serem respeita-
das na construção duma casa. Aprofundando-vos mais no assunto, 
surgiram, na visão interna, quadros pelos quais esboçastes um plano, 
cuja realização se apresentou em diversas casinhas em vosso vale. 
Caso não tivésseis encontrado o material apropriado, nunca teríeis 
sido capazes de fazer o esquema espiritual correspondente ao mate-
rial descoberto.



Jacob Lorber

466

2. Muito embora seja este um exemplo material, não deixa de 
constituir um início para demonstrar ao homem as primeiras noções 
da correspondência entre a matéria bruta e a realização do espírito. 
Uma vez compreendido e assimilado, é mais fácil penetrar-se no 
assunto, dando-se o seguinte: Quem procurar achará; quem pedir 
receberá, e a quem bater abrir-se-lhe-á a porta!

3. Quanto mais espiritualmente educadas forem as criaturas, 
tanto mais harmoniosas e artísticas serão suas obras e produções. 
Por quê? Pela simples razão da proximidade de sua alma com o es-
pírito. Quanto mais ela se integrar na centelha divina, provinda do 
Coração de Deus, tanto mais se elevará na ordem do conhecimento 
e da consciência, encontrando maior correspondência entre matéria 
e espírito. É fácil, pois, deduzir-se que um homem integrado em tal 
conhecimento tirará maior proveito da matéria. Este fato se dará 
no Além de modo ainda mais potente com almas renascidas em 
espírito, podendo realizar tudo que quiserem. Ter-Me-ás compreen-
dido melhor?”

4. Responde o taverneiro: “Sim, Meu Senhor e meu Deus; 
começo a ter maior vislumbre. Os antigos povos, por exemplo, os 
egípcios, deveriam estar bem enfronhados nesse estudo, porquanto 
nas obras ainda hoje demonstram uma ordem dificilmente compre-
endida por nós.”

5. Digo Eu: “Exato, pois somente a lucidez espiritual aponta 
à alma uma ordem mais perfeita e lhe induz a pesquisar as rela-
ções condicionais dentro da matéria, entre matéria e substância, 
entre substância e alma e entre esta e o espírito. Ele, finalmente, 
penetra tudo, e tudo lhe tem de servir numa ordem mais elevada. 
Entendeste?”

6. Diz ele: “Já consigo compreendê-lo melhor, e com o tempo 
poderei aperfeiçoar-Me na compreensão. Agora desejava fazer uma 
pergunta: Por diversas vezes li na Escritura a respeito de anjos de 
Deus, propriamente espíritos puros. Acaso se trata daqueles espí-
ritos que se deverão unir às nossas almas, a fim de fazê-las idênti-
cas a Deus?”



O Grande Evangelho de João – Volume V

467

7. Respondo: “Em casos excepcionais, quando Minha Ordem 
o determina para tanto, por especiais motivos; tal acontece, porém, 
mui raramente. O mais comum é que muitos anjos terão de encar-
nar, assim como Eu Mesmo, o Espírito de Deus, ora faço, para lhes 
proporcionar a verdadeira Filiação Divina. Para este fim, escolherão 
uma alma perfeita jamais encarnada, depositando-a em uma mu-
lher pura, cuidando pelo seu desenvolvimento e educação, de acor-
do com sua força e conhecimento, para fortificar a alma na eterna 
união com o espírito.

8. Ainda é cedo para compreenderes tais coisas; mas tempo virá 
em que assimilarás tais noções ocultas, do Céu. Vamos descer à casa, 
pois deu-se um pequeno acidente com um teu vizinho e teremos de 
socorrê-lo.”

268.	CURA DUM ENVENENADO POR COBRA. 
O VINHO MILAGROSO

1. Mal chegamos à casa do acidentado, os familiares nos pedem 
ajuda. E Eu apenas lhes digo: “Podeis voltar junto dele, pois já foi 
socorrido.” E assim foi. Tinha ele caminhado descalço por entre um 
cipoal e fora mordido por cobra venenosa, correndo risco de vida. 
Quando o homem Me aborda para agradecer, Eu lhe digo: “Não 
economizes teu calçado quando fores obrigado a trabalhar no cam-
po. De agora em diante, nenhuma serpente venenosa existirá nessa 
zona. Amém!”

2. Em seguida, voltamos à casa, onde nos esperam o almoço e 
os discípulos. A refeição é farta; o vinho, porém, escasso. Por isso, 
o hospedeiro pergunta se pode servir suco de groselha. Eu lhe digo: 
“Faze o mesmo que ontem à noite, e ficaremos servidos de vinho!” 
Ele manda encher os grandes cântaros com água, e Minha Vontade 
a transforma em vinho.

3. Como Barnabé havia convidado alguns vizinhos, um deles 
observa: “Julgo ser mais conveniente, para hóspedes tais, mandares 
servir suco de fruta ao invés de água.” Diz o outro: “Isto sei tão bem 



Jacob Lorber

468

quanto vós; mas também não ignoro que palestrastes a manhã toda 
com os discípulos, orientando-vos quanto à Pessoa do Mestre de to-
dos os mestres. Assim sendo, deveis saber ter Ele transformado água 
em vinho em vários locais da Galileia; não é isto?”

4. Responde o vizinho: “Realmente; mas pelo motivo de sa-
bermos disto, não tínhamos coragem, como pecadores, de pedir 
tal Graça do Santo de Jehovah!” Assim se passaram duas horas em 
palestra animada; nesse ínterim, um morador cuja casa ficava mais 
distante e ignorava a Minha Presença entra desesperado, dizendo 
ao anfitrião: “Barnabé — estamos perdidos! Imagina que a única 
passagem para Naim desapareceu! Chega-se a um enorme paredão, 
de onde se avista um abismo profundo; não há quem o transponha! 
Que faremos para comprar sal? Meu estoque já se esgotou e o vosso 
chegará à mesma situação!”

5. Responde Barnabé: “Não te aflijas! Contamos em nosso 
meio com excepcionais hóspedes, conhecedores duma descida mais 
favorável, que no entanto não será preciso usar tão frequentemente, 
porque este Mestre Milagroso por certo apontará, em nossa cordi-
lheira, sal melhor que o de Naim. Senta-te e toma parte em nosso 
almoço.” O outro não se faz de rogado e serve-se com apetite, ad-
mirando-se do bom vinho. Barnabé o orienta ter sido Eu o Doador, 
que também lhe curara a filha de um momento para outro, apenas 
pela Minha Palavra Onipotente. O vizinho então diz: “Nesse caso 
só teremos grandes benefícios a esperar; de há muito receava sermos 
denunciados, pelos habitantes de Naim, aos romanos e judeus, cau-
sando-nos prejuízo. Pela barragem provocada através desse benfei-
tor, poderemos viver em paz, sem pagarmos o tributo aos extorquia-
dores. Conta-me algo mais a seu respeito.” Diz Barnabé: “O Mestre 
ficará por algum tempo em nosso meio, e terás oportunidade de 
entrar em contato direto com Ele!”



O Grande Evangelho de João – Volume V

469

269.	O BOM CAMINHO E O BOM SAL

1. Digo Eu: “Ouvi-Me. Após termos fortificado o corpo com 
bom alimento, vamos ver o novo caminho que dá para Naim, e 
se concordardes que se faça o Bem num sábado, apontarei a fon-
te poderosa de sal nessa zona, da qual Barnabé fez menção. Vinde 
todos, porque Minha Dádiva deve ser posse comum dos habitan-
tes do vale.”

2. Caminhamos um bom trecho montanha acima, alcançando 
uma rocha com uma grande fenda. Amontoamos algumas pedras e 
penetramos pela abertura, que dá para uma enorme gruta. Virando-
-Me para os outros, digo: “Eis o caminho novo e inteiramente ino-
fensivo. Acompanhai-Me e vereis que somente na saída a abertura 
fica mais estreita, no entanto, dá para a passagem dum animal. O 
centro é um pouco mais escuro do que aqui; mesmo assim recebe 
bastante luz para se poder caminhar.”

3. Sem qualquer impedimento, atravessamos a gruta, que do 
outro lado dá para uma descida cômoda, coberta de capim e musgo. 
A baixada é realmente deserta, razão por que poucos a pisavam, fa-
vorecendo aos amigos a descida oculta.

4. Todos se ajoelham, exclamando: “Agradecemos-Te, Senhor, 
do fundo do coração! Livraste-nos dum grande atropelo, que a pas-
sagem anterior nos dava!” Digo Eu: “Não só demonstro um cami-
nho seguro e cômodo — mas também o único e verdadeiro que leva 
à Vida Eterna. Indico-o com poucas palavras, ei-las: Sede de todo 
coração meigos e humildes, amai a Deus acima de tudo e o próxi-
mo como a vós mesmos! Nisto se baseiam a Lei e todos os profetas. 
Acreditai ser Eu o Prometido por Deus e Anunciado pelos profetas, 
que encontrareis o Caminho e a Porta do Reino do Céu, que veio 
junto de vós de modo idêntico a este que vos leva ao vale!

5. Subentende-se estarem incluídas as Leis Mosaicas nos dois 
Mandamentos de Amor; pois quem ama a Deus acima de tudo evi-
tará o que for pecaminoso, deixando de infringir as Leis Divinas. E 
quem amar o próximo como a si mesmo nada de mal lhe desejará 



Jacob Lorber

470

ou aplicará. Considerando estas Palavras e pondo-as em prática, te-
reis o justo Sal da Vida, razão por que também vos indicarei o sal 
da matéria, num ponto desconhecido dentro do vale. Vamos, pois!”

270.	A ROCHA DE SAL. A CEIA ABENÇOADA

1. De volta diante da rocha, os moradores depositam pedras no 
caminho até as primeiras casas para não perderem a direção. De lá, 
em linha oposta, acompanhamos o habitante à sua morada, situa-
da no alto da colina. Em lá chegando, digo a este indivíduo: “Em 
direção ao ocaso vês, não longe daqui, uma rocha branca de gran-
de extensão; é puro sal, pronto para uso doméstico, sem necessitar 
de preparo. Basta usar menor quantidade, por ser mais forte que o 
de Naim, cujo estoque deriva daqui. Quem quiser poderá apanhar 
uma amostra.”

2. O dono da casa se prontifica para tanto, levando vasilha e 
pá. Num quarto de hora está de volta e todos se certificam da boa 
qualidade, agradecendo novamente. Abençoo também este lar, para 
em seguida voltar com os outros, inclusive a família que mora na 
colina. Barnabé já nos espera com todos os habitantes, e ele expressa 
sua felicidade por ter-Me de novo junto dele.

3. O vizinho curado da mordida da serpente exclama: “Hosana 
nas Alturas Àquele que Se acha entre nós! Aqui está a verdadeira Je-
rusalém, predita por um profeta; a outra, em breve será arruinada!” 
Todos repetem tais palavras com entonação tamanha, que faz ressoar 
o eco das rochas. Desconhecendo esse fenômeno, os moradores Me 
tomam por um espírito descomunal, por terem os elementos do ar 
e das montanhas repetido a entonação. Esclareço-os a respeito, e 
eles experimentam suas vozes vibrantes, recebendo resposta sem o 
“Hosana”. Satisfeitos por essa novidade, dizem: “És verdadeiro; pois 
um templário nos teria apedrejado caso não acreditássemos ser isto 
efeito dos espírito das montanhas!”

4. Dirigindo-Me para o hospedeiro, pergunto como irá servir 
uma ceia para tantas pessoas, pois éramos ao todo cerca de duzentos. 



O Grande Evangelho de João – Volume V

471

Diz ele: “Prepararei tudo que tenho, apenas receio ser pouco para 
tantos.” Digo Eu: “Então vai ver o teu provimento.” Ele passa uma 
vistoria na despensa, encontrando-a repleta de pão, vinho, leite, 
mel, peixes frescos e quantidade de farinha de trigo.

5. Incontinenti, volta junto de Mim, bate no peito e diz: “Isto 
ultrapassa todas as medidas! Sei perfeitamente o que havia nos armá-
rios — que apresentam neste momento tanta fartura! Foi obra Tua, 
Senhor! Mas onde irei arrumar os cozinheiros? Os vizinhos terão que 
me ajudar.” Realmente, todas as moças põem mãos à obra, e dentro 
de uma hora o banquete está pronto. Eis que se apresenta outra 
dificuldade: Não há bancos e mesas suficientes para atender a todos.

6. Barnabé Me pede conselho e Eu lhe digo: “Meu caro, se a 
noite não fosse tão fria, poderíamos ficar aqui fora. Um estábulo de 
carneiros comporta muitas ovelhas pacíficas; mas não havendo os 
necessários bancos e mesas, as dificuldades são grandes. Vai contá-
-los e Me diz quantos são ao todo.” Em poucos minutos ele volta, 
admiradíssimo, dizendo: “Senhor, vejo que nada Te é impossível! 
Os quartos estão aumentados da metade, existe grande número de 
bancos e mesas, e além disto lamparinas em quantidade. Tudo está 
arrumado e podemos tomar a refeição!”

7. Concordo: “Vinde Comigo, pois Minha Colheita aqui foi 
boa!” Entramos e tomamos assento na melhor ordem; antes de co-
meçarmos, o taverneiro se levanta e diz: “Ouvi-me, amigos! Essa ceia 
é uma Ceia Celeste no Paraíso, perdido por culpa humana. Deus, o 
Senhor, a trouxe em Pessoa! Somos, porém, pecadores, ciosos por sa-
borear este manjar. Vamos primeiro pedir ao Senhor que nos perdoe 
os pecados, para nos dignificarmos de Seu Convívio. Levantai-vos e 
dizei: Senhor, nosso Pai! Perdoa nossas faltas para merecermos a Tua 
Presença!”

8. Digo Eu: “Sou Médico e venho curar os enfermos. Um pe-
cador também é enfermo, de sorte que todos vós fostes doentes de 
corpo e alma. Por isto vim curar-vos de vossos pecados, podendo to-
dos se servirem a gosto! Tuas palavras, Barnabé, muito Me alegram, 
razão por que vereis a Glória de Deus em Mim!”



Jacob Lorber

472

9. Todos se entregam à refeição, falando pouco. Quando termi-
namos, levantam-se colocando as mãos no peito, expressando sua 
gratidão. Como manifestem desejo de se retirar, peço que fiquem 
mais um pouco para palestrarmos acerca dos acontecimentos.

271.	MODÉSTIA, MEIGUICE E HUMILDADE. A JUSTA MEDIDA

1. Diz um do grupo: “Mestre e Senhor, quando a alma é inva-
dida por milhares de pensamentos acerca de Tua Pessoa, Doutrina e 
Ações, difícil é falar-se por não se saber como começar. Acresce seres 
aqui Presente, sabendo de todos os nossos pensamentos antes de 
surgirem em nosso íntimo.”

2. Digo Eu: “A modéstia é virtude recomendável; o excesso, po-
rém, seria imprudente, porquanto leva o próximo à superestimação 
de suas faculdades e até mesmo desperta o seu orgulho. Embora não 
possa suceder Comigo, é fato comum entre vós.

3. A grande modéstia de pessoas honestas e simples contra os 
que superavam seus talentos e capacidades e a consequente admi-
ração e veneração deles fizeram regentes, tiranos orgulhosos e o 
próprio sacerdócio pretensioso. Por isto, deveis considerar a justa 
medida na aplicação da humildade, meiguice e modéstia, do contrá-
rio seríeis, com o tempo, responsáveis de índoles endurecidas, cujo 
tratamento vos seria doloroso.

4. Sei perfeitamente que Minhas Ações e Palavras vos tolheram 
a coragem de falar perante Mim; entretanto, não devem ser con-
sideradas além de vossa fé de ser Eu Aquele Prometido por Deus 
e pelos profetas; primeiro, aos judeus, e através destes, a todos os 
povos da Terra.

5. Se isto acreditardes convictamente, praticando Minha Dou-
trina e os Mandamentos de fácil execução, recebereis o Meu Espí-
rito, fazendo com Sua Ajuda coisas ainda mais grandiosas que Eu; 
pois sendo filhos do Mesmo Pai no Céu, sois também herdeiros de 
Sua Perfeição, motivo de vossa convocação atual. Em caso de neces-



O Grande Evangelho de João – Volume V

473

sidade, sereis capazes de agir como os Meus discípulos — portanto 
podereis falar diante de Mim sem receio ou medo.

6. Não teria convocado adeptos com a incumbência do aper-
feiçoamento, idêntico ao Pai no Céu e em Mim, se isto jamais se 
tornasse possível; pois não necessito de servos, visto servir Eu a todas 
as criaturas.

7. E se quisesse, bastaria querê-lo, e no mesmo instante inú-
meras falanges de anjos poderosos estariam à Minha Disposição, 
aguardando Minhas Ordens. Daí podeis deduzir ter Eu convocado 
discípulos para aprenderem de Mim tudo que sei, motivo que tam-
bém Me trouxe junto de vós. Dizei-Me se ainda tendes receio de 
expressar-vos.”

272.	INTERPRETAÇÃO DA LINGUAGEM DOS PROFETAS

1. Diz o vizinho cuja moradia fica mais distante: “Senhor, já 
nos arriscaríamos a falar se soubéssemos assentar os pensamentos. 
Se fosse permitido, teria vontade de perguntar-Te da minha vida 
após a morte. Poderá a alma conservar a consciência, ou será esta 
desperta após a ressurreição da carne, como afirmam os profetas? Tal 
fato deve ocorrer no Dia do Juízo Final, data que ninguém conhece, 
e onde os justos receberão, perante Deus, o prêmio eterno no Céu, 
e os pecadores o castigo no inferno. Tanto meu sentimento, quanto 
minha razão nunca se conformaram com tais prognósticos. Como 
se deve entendê-los? Se isto acontecer ao pé da letra, seria preferível 
jamais ter nascido. Existem milhões de criaturas que desconhecem 
qual pagãos a nossa Doutrina e seu destino isento de culpas será o 
eterno castigo no fogo infernal. Considerando Sabedoria, Amor e 
Bondade de Deus, tal determinação me parece impossível. Senhor, 
por certo nos poderás dar explicação exata a respeito.”

2. Digo Eu: “Meus caros, será difícil elucidar-vos em poucos 
minutos; Meus discípulos o farão, orientados em todas as minúcias. 
Os profetas inspirados descreveram tal assunto em quadros simbó-



Jacob Lorber

474

licos, que ocultam a Verdade plena. Quem, portanto, entender a lei 
da interpretação saberá o seu sentido.

3. Como desconheceis a mesma, deduzis da Escritura apenas 
seu valor natural. Os quadros simbólicos contêm três sentidos: o 
natural, o espiritual e o puramente celestial, vindo do Coração de 
Deus. Pelo primeiro, define-se a vida moral do homem, a ponto de 
livrar-se da matéria devido a uma educação justa, aproveitando-a 
somente para com ela penetrar mais profundamente no assunto es-
piritual. Orientada deste modo, a criatura descobrirá a relação entre 
matéria e espírito. Conseguindo tal ponto, poderá ingressar no co-
nhecimento celeste, ou seja, puramente espiritual. Daí será fácil pas-
sar ao divino, compreendendo o conteúdo das Escrituras proféticas.

4. Quem toma os quadros simbólicos como reais prova ser ma-
terialista e encontra-se no julgamento, porquanto o conserva em 
sua consciência e sentimento; vive nesta imaginação, numa aflição 
e medo constantes de cair após a morte naquele estado material, 
exemplificado figuradamente pela Escritura como sendo a matéria.

5. Afirmo a vós todos que, no Além, tudo é diferente ao dito 
nas profecias. As palavras da Bíblia são quais cascas do ovo, con-
tendo três corpos: a clara, a gema e, no centro desta, o pequenino 
invólucro de vida ocultando o gérmen.

6. O invólucro tem que existir em tudo no mundo material, 
para impedir o vilipêndio do centro divino. Havendo em tudo fato-
res naturais, espirituais, divinos e celestes, provando a Onipresença da 
Vontade de Deus, também há relação entre tudo que existe no mun-
do, no reino dos espíritos, no Céu e, finalmente, em Deus Mesmo.

7. Meus apóstolos, senhores de vastos conhecimentos, demons-
trar-vos-ão, durante Minha Permanência, o lado prático deste ensi-
namento, dando provas do seu apostolado — com exceção de um, 
que não conseguiu maior compreensão devido ao sentimento de co-
biça. Os onze e o escrivão Matheus adquiriram a Sabedoria Divina, 
e vos poderão ensinar coisas profundas.”

8. Diz Pedro: “Senhor, Teu Testemunho ultrapassa todos os di-
plomas do mundo; entretanto, longe estamos de merecê-lo.”



O Grande Evangelho de João – Volume V

475

9. Digo Eu: “Entre as criaturas não existe dignidade a não ser 
sua semelhança com Deus, razão por que cada uma deve conside-
rar e amar seu próximo. Alguém ouvindo o Meu Verbo, crendo e 
agindo como ensino, merece Eu lhe prestar testemunho digno; pois 
serei a Testemunha mais valiosa, perante Meu Pai no Céu da Vida, 
daquele que foi Minha Testemunha. Se perante o mundo Eu depor 
em favor de alguém, não o faço para elogiá-lo, pois demonstro ape-
nas estar nele a Verdade de Deus. Deste modo, podeis receber Meu 
Testemunho.”

273.	A COBIÇA DE JUDAS

1. Todos Me agradecem, exceto Judas, o que leva Thomaz a 
repreendê-lo com severidade. Iscariotes, porém, alega: “Agradeço 
em silêncio por tudo que recebi por parte Dele; é justo ser vossa 
manifestação mais efusiva que a minha, porque vosso prêmio foi 
maior. Sois capazes de operar certos milagres; eu nada disto consigo, 
embora creia na realização. Não posso, portanto, agradecer por algo 
que não recebi, mas sim só me cabe pedir. Por muitas vezes fiz meu 
pedido silencioso, recebendo apenas alimento e ensino; não é justo 
eu agradecer pelo que não me foi dado!” Não obstante ter Judas 
falado a meia voz, todos entenderam suas palavras.

2. Por isto, lhe digo: “Tens razão, Judas, por não Me agrade-
cer pelo que não recebeste à medida dos outros. Quando há meses 
atrás vos enviei para preparar as criaturas na Galileia à Minha Vinda, 
facultei o poder milagroso a todos vós; como homem ganancioso 
começaste a negociar com ele, deixando-te pagar por preço elevado 
e, em poucas semanas, juntaste grande soma de ouro e prata. Teu 
coração se prendendo apenas ao maior detrito da Terra e ao poder 
milagroso somente em virtude do detrito — tal dádiva te foi tirada. 
Ficaste com a Doutrina e querendo, poderás divulgar a Chegada do 
Reino de Deus sobre a Terra; não sendo do teu agrado, não precisas 
fazê-lo. Acho que, não te aborrecendo te alimentares, também pode-
rás trabalhar um pouco em teu e Meu Benefício.”



Jacob Lorber

476

3. Perplexo, Judas diz: “Bem, sempre gostei de fazê-lo, mas os 
outros não me deixam! Não quero discutir, e me calo!”

4. Digo Eu: “Tens, em parte, razão, pois eles te impedem fa-
lar quando começas no fim de tua prédica a manifestar intenções 
ilícitas. Deixa isto no futuro, que poderás disseminar a Doutrina 
à vontade. Para que fim pedir esmolas aos ouvintes, quando ne-
nhum de vós passou necessidades ao Meu lado?! Age como Eu o 
quero que te sairás bem, sem que alguém te venha impedir. Com-
preendeste?”

5. Responde Judas: “Sim, Senhor e Mestre; esforçar-me-ei por 
satisfazer-Te! Agora deixa-me sair um pouco para tomar ar.” Ele se 
sente traído e envergonhado, e o taverneiro indaga qual o motivo do 
estado imperfeito desse apóstolo.

6. Respondo: “Culpado disto é seu egoísmo. Como oleiro fez 
muito dinheiro nos mercados; mas quando soube de Mim, juntou-se 
aos outros, ouvindo Minha Doutrina e assistindo aos Meus Feitos. 
Prontamente Me pediu ser admitido no grupo dos demais. Aceitei-
-o como tal, sem poder impedir que continuasse a ser negociante, 
achando o dinheiro algo de imprescindível para a vida terrena; razão 
por que prefere operar milagres deixando-se pagar qual mago. Tal 
atitude não estando nos moldes da Doutrina, perdeu a capacidade 
por culpa própria, tornando-o sempre malsatisfeito. Está bem orien-
tado, é bom orador e quando doutrina a respeito de Minha Missão 
vinda do Céu, suas palavras têm bom efeito e ele é idêntico aos 
Meus apóstolos, escolhidos entre os setenta e dois iniciados.”

7. Diz o taverneiro: “Nesse caso considerá-lo-ei e procurarei 
palestrar com ele. Que foi feito dos sessenta discípulos restantes? 
Não foram capazes de assimilar Tua Vontade para, como os outros, 
seguir-Te, podendo aprender muita coisa de grande utilidade?”

8. Respondo: “Sabem o que seja necessário para alcançar a Vida 
Eterna — é quanto basta. Não querendo abandonar seus familiares, 
despedi-os por enquanto; todavia, voltarão para acompanhar todos 
os Meus Passos, pois aceitaram o Meu Verbo e vivem dentro dos 
Ensinamentos, sentindo grande vontade para juntar-se a Mim. São 



O Grande Evangelho de João – Volume V

477

na maioria galileus, como Eu e os apóstolos. Se quiseres outras ex-
plicações, continua a perguntar.”

274.	OS ESSÊNIOS E SEUS MILAGRES

1. Diz Barnabé: “Tinha algo a perguntar, mas não quero abor-
recer-Te.” Respondo: “Não te preocupes.” Prossegue ele: “Pois bem; 
quando ainda era levita, aconteceu que minha tarefa de arrecadação 
do tributo me levasse a ter contato com vários essênios. Eram mui 
amáveis e me asseguraram que no seu templo, maior que o de Jeru-
salém, eram realizados importantes milagres.

2. Curavam-se todas as moléstias e, até mesmo, fazia-se os mor-
tos voltarem à vida. Os próprios elementos e forças da Natureza es-
tavam em seu poder; Sol, Lua e estrelas se submetiam à sua vontade, 
a ponto que o homem, naquele meio, era senhor absoluto de tudo, 
como foi Adam antes da sua queda. Flora e fauna, os minerais e os 
quatro elementos falavam, dando testemunho de seu poder, e caso 
eu não acreditasse, poderia acompanhá-los para certificar-me. Os 
negócios do Templo não tinham pressa, portanto aceitei o convite, e 
por meio de camelos chegamos rapidamente ao destino, não longe. 
Fui apresentado ao chefe, homem gentil e muito hospitaleiro. Lá 
fiquei durante oito dias e me convenci da veracidade plena; infeliz-
mente não fui aceito como adepto, em virtude de minha pouca ida-
de. Desejava saber qual Tua opinião a respeito; pois seus milagres são 
iguais aos Teus, levando-me a supor fosses também essênio. Além 
disto, afirmavam dever surgir o Messias do seu Instituto.”

3. Digo Eu: “Não vos deixeis tentar pelos essênios; suas palavras 
são mentiras; suas ações, mistificação e sua amizade, pura hipocrisia. 
Para eles a finalidade justifica o meio; ainda mesmo sendo nocivo 
e miserável, será bom e santificado quando se alcança um benefício 
para a Humanidade. À troca de dinheiro, fazem caridade material. 
O Bem, no entanto, não é benefício por ser fraude.

4. Se isto for descoberto pela pessoa beneficiada, será dupla-
mente infeliz; primeiro, por ter sido enganada por muito dinheiro; 



Jacob Lorber

478

segundo, ser obrigada a calar-se para evitar sofrer dano maior. Essa 
seita tão louvada e procurada em todos os países tem grande número 
de espiões, que perambulam pelo mundo afora, sob vários caracte-
res. Por eles, os chefes e assistentes são orientados de todo assunto 
importante. Não é, pois, conveniente desafiá-los, porque se vinga-
riam no adversário.

5. Satisfaze-te com isto, Barnabé. Entre Meus discípulos existe 
um (Bartholomeu) que há pouco ainda era essênio e te poderia des-
crever seus milagres, e tu te admirarás acerca de tua anterior igno-
rância. — Vamos agora alegrar-nos fitando o Céu estrelado.” Todos 
se levantam e se dirigem para a frente da casa.

275.	OBSERVANDO O MUNDO ESTELAR

1. Todos se extasiam com o deslumbramento celeste, e o hos-
pedeiro Me pergunta da origem das incontáveis estrelas. Explico-lhe 
conforme já fiz noutra ocasião — e algo mais. Após ter-Me estendi-
do no assunto cerca de duas horas, despertando em todas as almas 
o desejo de certificarem-se da realidade, abro-lhes a visão espiritual 
sem que o percebam, facultando-lhes a observação nítida de todas 
as estrelas. Seu júbilo é tão intenso que chega a atingir o êxtase com-
pleto, razão por que os faço voltar ao estado anterior, e ninguém 
compreende como pôde ver coisas tão fantásticas.

2. Então lhes digo: “Não vos admireis em demasia. Abri ape-
nas vossa visão interna, de sorte que pudestes ver de perto aqueles 
mundos longínquos; pois para o espírito, não há distância. Meditai 
sobre isto, e amanhã discutiremos o problema. Ide para casa, pois 
terminou a consagração do sábado.”

3. Todos Me agradecem, voltando aos lares, exceto o vizinho 
distante, que pernoita conosco. Recolho-Me com os apóstolos, fi-
nalizando outra semana com boas obras. De manhã, a maioria dos 
vizinhos está reunida diante da casa de Barnabé, cujos familiares se 
ocupam no desjejum. Juntando-Me, com os apóstolos, aos outros, 
todos nos saúdam, satisfeitos com Minha Presença.



O Grande Evangelho de João – Volume V

479

4. Um dentre eles, que havia sido transportado à noite a um 
planeta, isto é, a Uranos, pergunta se as criaturas que viu eram uma 
espécie de seres bem-aventurados. Deram-lhe essa impressão; admi-
rou-se apenas de trabalharem com maior afinco do que as pessoas 
mais trabalhadeiras desta Terra. Estavam atarefadas na construção 
de muitos edifícios grandes, o que o deixou perplexo, por ver anjos 
ocupados nesse plano.

5. Digo Eu: “Em parte o fazem; mas as criaturas que avistaste 
não eram espíritos, e sim tão materiais como vós, com a única dife-
rença terdes somente vós a missão de vos tornar filhos de Deus, en-
quanto as de inúmeros mundos cósmicos geralmente não a têm, se 
bem que não sejam inteiramente excluídas. A dificuldade lá é maior 
do que nesta Terra, desde início destinada para tanto.

6. Houve um grande planeta, filho desse Sol, com a mesma mis-
são; seus habitantes se excederam, passando por isto por um grande 
julgamento, sorte que o nosso também já sofrera. Aquele planeta 
foi completamente destruído, inclusive seus habitantes desmedida-
mente orgulhosos e perversos. Maiores explicações podereis colher 
dos Meus discípulos; o todo ser-vos-á demonstrado em tempo pelo 
vosso próprio espírito unido a vossa alma, caso continuardes firmes 
na Minha Doutrina, recebendo assim orientação sobre verdadeiras 
maravilhas.” Novamente estranham Minha Onisciência e agrade-
cem por Eu tê-los agraciado com Minha Visita.

7. Nisto aproxima-se Elisa para chamar-nos ao desjejum, en-
quanto os vizinhos se desculpam por o terem tomado em casa. Bar-
nabé então explica que a refeição tinha sido feita para todos, como 
no dia anterior, e que todos deveriam compartilhar. Com alegria to-
mamos a refeição, e em seguida os discípulos são importunados pe-
los amigos a respeito dos essênios. A palestra se estende até à noite, 
ocasião em que alguns apóstolos dão provas de seu poder milagroso, 
estimulando os outros a seguirem a Doutrina.

8. Entrementes, ocupo-Me com Barnabé, que relata dois mila-
gres operados por Mim no Templo aos doze anos; muito o impres-
sionaram, crente ter Eu cursado a escola essênia. Reconhece agora o 



Jacob Lorber

480

seu engano e a Minha Divindade patenteada Pessoalmente por Mim 
naquela época. Em suma, toda a comunidade é conquistada por nós 
e dá-nos trabalho de sobejo para orientá-la de tudo.

276.	O SENHOR SE DESPEDE DA ALDEIA NA MONTANHA

1. O dia seguinte passamos em casa do morador mais distante, 
onde fiz com que os anjos nos servissem de modo visível para to-
dos. A alegria é imensa, pois as criaturas se julgam transportadas ao 
Céu. Palestram com os espíritos puros e louvam seu saber e força 
poderosa, e muitos milagres são operados em benefício de pessoas 
tão singelas.

2. Entre tais realizações se incluem uma nova casa, adegas e des-
pensas repletas, a criação de uma quantidade de animais caseiros, or-
ganização de hortas e dependências agrícolas para todos, de acordo 
com a necessidade. É claro ser enorme a sua gratidão.

3. Na manhã seguinte, voltam Comigo aos lares, sem conse-
guirem separar-se de Mim, obrigando-Me a passar ora com um, ora 
com outro, inclusive os apóstolos, onde falamos da situação geral do 
mundo. Deste modo, o povinho recebe dois auxílios, físico e moral. 
Quando Me refiro à próxima visita a Jerusalém, todos se entristecem 
e Barnabé pergunta como podia Me dirigir a uma cidade tão desmo-
ralizada e difamante.

4. Digo Eu: “Onde existe o maior número de enfermos, preci-
sa-se de médico com urgência.” À insistência geral, fico ainda por 
alguns dias, ensinando-os coisas úteis e boas com ajuda dos discí-
pulos, que também não concordam com a Minha Ida a Jerusalém 
no outono.

5. Afirmo-lhes ser isto da Vontade do Pai, o que os faz concor-
darem. Precisamente num antessábado partimos, porque pretendí-
amos chegar à metrópole no dia seguinte, que dava início às festas. 
Após o desjejum, abençoei a vila e os habitantes e dirigi-Me, acom-
panhado de todos, à nova saída. Em lá chegando, despeço os ami-
gos, recomendando-lhes a fé plena em Mim e o amor a Deus. Disse 



O Grande Evangelho de João – Volume V

481

mais: caso nunca vacilassem nessa fé, Eu voltaria, transfigurado, ao 
seu meio dentro de alguns anos, para transmitir-lhes a força do Meu 
Espírito. Todos agradecem, pedindo Eu não esquecê-los.

6. Digo então: “Meus caros amigos! O esquecimento só exis-
te entre as criaturas. Quem não Me esquecer jamais será por Mim 
esquecido! Permanecei fiel a Mim enquanto encarnados, e Eu vos 
darei a Vida Eterna no Meu Reino, conforme vos foi demons-
trado! Amém!”

7. Descemos rápido morro abaixo, enquanto eles nos seguem 
de vista durante uma hora, emitindo bons pensamentos e desejos. 
Em seguida encetam a volta, cheios de bons propósitos e vontade; 
além disto, resolvem barrar essa passagem, visto que não eram mais 
obrigados a caminhar a Naim à compra de sal. Essa resolução foi 
executada ainda nesse dia, isolando-os completamente do mundo e 
vivendo uma vida rigorosa dentro de Minha Doutrina.

Final do Quinto Volume
Amém


	1.	A MILAGROSA REFEIÇÃO
	2.	COMO SE OPERAM MILAGRES
	3.	PREVIDÊNCIA DIVINA E LIVRE ARBÍTRIO HUMANO
	4.	A NOVA MANSÃO DE MARCUS, UM MILAGRE DE RAPHAEL
	5.	OS FILHOS DO MUNDO E OS FILHOS DO SENHOR
	6.	O SENHOR DÁ DIRETRIZES A MARCUS
	7.	O SUMO SACERDOTE DE ROMA. CRÍTICA AO SACERDÓCIO PAGÃO
	8.	CONDIÇÃO RELIGIOSA EM ROMA NA ÉPOCA DE JESUS
	9.	O SENHOR PREDIZ O DESTINO DE ROMA E JERUSALÉM
	10.	UM EVANGELHO PARA O SEXO FEMININO
	11.	CRITÉRIO DO NÚBIO QUANTO AOS MILAGRES
	12.	A TENDÊNCIA PARA A JUSTIFICAÇÃO PRÓPRIA
	13.	A POSSIBILIDADE DE MAIORES FEITOS QUE O SENHOR
	14.	MILAGRES EFETUADOS PELO RENASCIDO EM ESPÍRITO
	15.	O SENHOR CONSOLA OS NÚBIOS, NÃO DESTINADOS À FILIAÇÃO DIVINA
	16.	A DELEGAÇÃO DE CESAREIA PHILIPPI DIANTE DE CIRENIUS
	17.	A SÁBIA LEGISLAÇÃO NO REINADO DE MATHAEL, NO PONTUS
	18.	DISCUSSÃO ENTRE CIRENIUS E ROKLUS
	19.	INTENÇÕES DE ROKLUS E SEUS COMPANHEIROS
	20.	ROKLUS ANALISA O MILAGRE
	21.	CONFISSÃO ATEÍSTA DE ROKLUS
	22.	ROKLUS PROVA SUA CONVICÇÃO ATEÍSTA
	23.	PARECER DE ROKLUS QUANTO AOS DEUSES E SEUS SACERDOTES
	24.	ROKLUS PROCURA FUNDAMENTAR O ATEÍSMO COMO FILOSOFIA VERDADEIRA
	25.	O SENHOR ESCLARECE A ÍNDOLE DE ROKLUS
	26.	O MOTIVO DA QUEDA DO SACERDÓCIO
	27.	O SANTÍSSIMO NO TEMPLO DE JERUSALÉM. ABERRAÇÕES DE PENITÊNCIAS NA ÍNDIA
	28.	O SACERDÓCIO HINDU
	29.	A RESIDÊNCIA DO SUMO SACERDOTE DO DALAI-LAMA
	30.	ROKLUS CRITICA O SISTEMA RELIGIOSO HINDU E JUDEU
	31.	ROKLUS PREZA O ATEÍSMO E O NÃO SER
	32.	FILOSOFIA DE ROKLUS
	33.	O DEUS DOS NATURALISTAS
	34.	ROKLUS COMPARA AS AÇÕES HUMANAS ÀS DE DEUS
	35.	ROKLUS APONTA O CORAÇÃO COMO RECEPTÁCULO DA DIVINDADE VERDADEIRA
	36.	ROKLUS É ENCAMINHADO PARA RAPHAEL
	37.	RAPHAEL FALA DO SER DIVINO
	38.	FINALIDADE DAS PENITÊNCIAS NA ÍNDIA
	39.	PERIGOS DUMA EDUCAÇÃO CIENTÍFICA
	40.	COMO SURGIU A ESCRAVIDÃO
	41.	A ORGANIZAÇÃO EGOÍSTICA DOS EGÍPCIOS
	42.	ORDEM GOVERNAMENTAL DOS ANTIGOS HINDUS
	43.	A UNIÃO RELIGIOSA ENTRE ÍNDIA E CHINA
	44.	ROKLUS RELATA AS MAGIAS DUM HINDU
	45.	RAPHAEL EXPLICA AS FEITIÇARIAS DO MAGO
	46.	O SACERDÓCIO COMO INIMIGO DA VERDADE
	47.	OS FRUTOS DA NOITE E DA LUZ ESPIRITUAL
	48.	ROKLUS DEFENDE A ORDEM ESSÊNICA
	49.	DIFERENÇA ENTRE PRUDÊNCIA E EMBUSTE
	50.	PERIGO DOS “MILAGRES” ESSÊNIOS
	51.	OS VERDADEIROS E OS FALSOS TAUMATURGOS
	52.	DÚVIDAS DE ROKLUS QUANTO AO PODER DE RAPHAEL
	53.	ROKLUS JUSTIFICA A FUNDAÇÃO DA ORDEM ESSÊNIA
	54.	ROKLUS FALA DE JESUS
	55.	O MILAGRE DE RAPHAEL EXIGIDO POR ROKLUS
	56.	OS ESSÊNIOS CONJECTURAM A RESPEITO DE RAPHAEL
	57.	ROKLUS FALA SOBRE A IMPORTÂNCIA DUM INTELECTO DESENVOLVIDO
	58.	A INFLUÊNCIA DO AMOR SOBRE O RACIOCÍNIO
	59.	RAPHAEL REVELA OS PENSAMENTOS DE ROKLUS QUANTO AO SENHOR
	60.	A NATUREZA DO AMOR
	61.	O PODER DO CONHECIMENTO PROVINDO DO AMOR. DEFICIÊNCIA DE RACIOCÍNIO E INTELECTO
	62.	O AMOR E SUA LUZ DE CONHECIMENTO
	63.	ROKLUS E SEUS COMPANHEIROS CONJECTURAM
	64.	RUBAN DEFENDE O SENHOR
	65.	RUBAN DIANTE DO SENHOR
	66.	CONSELHO DO SENHOR AOS ESSÊNIOS
	67.	ROKLUS PROCURA JUSTIFICAR SUA FALSIDADE
	68.	O SACERDÓCIO COMO MAIOR EMPECILHO NA DIVULGAÇÃO DA DOUTRINA
	69.	O VERDADEIRO CAMINHO DA VIDA
	70.	A NATUREZA DE SATANÁS E DA MATÉRIA
	71.	DESTINO DUMA ALMA MATERIALISTA NO ALÉM
	72.	A EXPLICAÇÃO DA PALAVRA “SHEOULA” (INFERNO). A CLARIVIDÊNCIA
	73.	A MANEIRA PELA QUAL SE CONSEGUE AMAR A DEUS SOBRE TODAS AS COISAS
	74.	INDAGAÇÕES ACERCA DE MOLÉSTIAS E SUAS CURAS
	75.	DOR, MOLÉSTIA E MORTE
	76.	O LIVRE ARBÍTRIO
	77.	O ZELO JUSTO E INJUSTO
	78.	O DESENVOLVIMENTO DA VONTADE. PREJUÍZOS DO ZELO EXCESSIVO
	79.	ALUSÃO DO SENHOR QUANTO À SUA ÚLTIMA CEIA E CRUCIFICAÇÃO
	80.	RAPHAEL, O “GLUTÃO”
	81.	INDIVIDUALIDADE DE RAPHAEL
	82.	O PODER MILAGROSO DE RAPHAEL
	83.	PERFEIÇÃO DA VIDA E PODER MILAGROSO, ALCANÇADOS PELO AMOR A DEUS E AO PRÓXIMO
	84.	A IMPORTÂNCIA DA FILIAÇÃO DIVINA NESTA TERRA
	85.	GRADUAÇÕES NO REINO DOS ESPÍRITOS DA NATUREZA
	86.	A NATUREZA DO DIAMANTE E DO RUBI
	87.	AS JOIAS DOS SOBERANOS
	88.	FÉ E RACIOCÍNIO
	89.	O PERIGO DO OURO
	90.	A SEMELHANÇA DIVINA COMO TAREFA MOR DO HOMEM
	91.	TUDO TEM O SEU DEVIDO TEMPO
	92.	OS FARISEUS SE ESCANDALIZAM COM A ALEGRE REFEIÇÃO DO SENHOR
	93.	DISCURSO VEEMENTE DE ROKLUS
	94.	RAPHAEL DÁ EXPLICAÇÃO ACERCA DE “SATANÁS” E “DIABO”
	95.	OBJEÇÕES DE ROKLUS
	96.	OS DEMÔNIOS E SUA INFLUÊNCIA
	97.	O LIVRE ARBÍTRIO E A GRAÇA DIVINA
	98.	DETERMINAÇÃO PRÓPRIA DA ALMA
	99.	FLORAN REPREENDE AOS FARISEUS SUA CRÍTICA CONDENÁVEL AO SENHOR
	100.	BENEFÍCIO DO DOMÍNIO ROMANO PARA O POVO JUDAICO
	101.	ROKLUS E FLORAN PALESTRAM A RESPEITO DE STAHAR
	102.	ROKLUS ELUCIDA O FARISAÍSMO
	103.	ROKLUS SE ALTERA COM A IGNORÂNCIA DE STAHAR
	104.	CONFISSÃO DE STAHAR
	105.	OS CAMINHOS INSONDÁVEIS DA PROVIDÊNCIA
	106.	A LIMITADA PENETRAÇÃO DOS ANJOS NOS PENSAMENTOS DE DEUS
	107.	O SENHOR PREDIZ A EMIGRAÇÃO DOS POVOS
	108.	ERA DA TÉCNICA
	109.	CONDENAÇÃO PRÓPRIA DAS CRIATURAS
	110.	FUTURA PROVAÇÃO DA TERRA E A PROTEÇÃO DOS FILHOS DE DEUS
	111.	O FIM DA MATÉRIA TELÚRICA
	112.	POSTERIOR TRANSFORMAÇÃO DOS CORPOS CÓSMICOS EM ESPIRITUAIS. FILHOS DE DEUS E CRIATURAS DE DEUS
	113.	OS HABITANTES DAS ESTRELAS E A FILIAÇÃO DE DEUS
	114.	O IMENSO HOMEM CÓSMICO E A TERRA
	115.	NATUREZA E CONSISTÊNCIA DUM ENXAME GLOBULAR
	116.	INSUFICIÊNCIA DO CONHECIMENTO HUMANO. CONSOLO PELO AMOR DIVINO
	117.	O CONHECIMENTO DA DIVINDADE DE JESUS, CONDIÇÃO PARA O VERDADEIRO AMOR A DEUS
	118.	IMPORTANTES DIRETRIZES À DIVULGAÇÃO DO EVANGELHO
	119.	DIFERENÇA ENTRE UM DOUTRINADOR VERDADEIRO E UM FALSO
	120.	O FUTURO DA DOUTRINA DO SENHOR
	121.	SEM APLICAÇÃO DA DOUTRINA NÃO HAVERÁ CONHECEDORES DA MESMA
	122.	IMPORTÂNCIA DA ATITUDE CRISTÃ
	123.	A SABEDORIA COMO EFEITO DA AÇÃO AMOROSA
	124.	O PROFUNDO SABER, SEM AÇÃO
	125.	A NECESSIDADE DO EXAME DE CONSCIÊNCIA
	126.	O AMOR AO PRÓXIMO COMO REGULADOR DA ECONOMIA
	127.	O AMOR, ÚNICO E VERDADEIRO LOUVOR A DEUS
	128.	SENTIDO ESPIRITUAL DA PARÁBOLA
	129.	AMADURECIMENTO ESPIRITUAL DOS COOPERADORES DO SENHOR
	130.	DIRETRIZES PARA A DIVULGAÇÃO DO EVANGELHO
	131.	A ATITUDE DENTRO DA DOUTRINA E AS PROMESSAS DE DEUS. AS CERIMÔNIAS RELIGIOSAS
	132.	SALVAÇÃO DO JUGO CERIMONIAL E DA LEI
	133.	RELAÇÃO ENTRE OS FILHOS DE DEUS E AS LEIS POLÍTICAS
	134.	TRAÇOS BÁSICOS NA EDUCAÇÃO INFANTIL
	135.	DIFICULDADES DO INSTITUTO ESSÊNIO
	136.	PROIBIÇÃO DAS FALSAS RESSURREIÇÕES DOS ESSÊNIOS
	137.	PRINCÍPIOS DO INSTITUTO ESSÊNIO REORGANIZADO
	138.	TENTATIVA DE ROKLUS EM JUSTIFICAR MENTIRAS INOCENTES
	139.	JUSTIFICATIVA DE RACIOCÍNIO E PRUDÊNCIA
	140.	MENTIRAS E VERDADES, OCULTAS. OS FALSOS PROFETAS E SEUS MILAGRES
	141.	HUMILDADE E AMOR AO PRÓXIMO. ROKLUS E SEUS COLEGAS EM APUROS
	142.	ROKLUS PROPÕE MODIFICAÇÕES PARA O INSTITUTO ESSÊNIO
	143.	CONSELHO DO SENHOR
	144.	A FUTURA POSIÇÃO DOS ESSÊNIOS DIANTE DO SACERDÓCIO
	145.	OS FARISEUS ACUSAM O SENHOR DE REVOLUCIONÁRIO
	146.	OS TRAIDORES SÃO DESMASCARADOS
	147.	NEGOCIAÇÕES COM OS FARISEUS
	148.	A CONFISSÃO
	149.	CIRENIUS TESTEMUNHA EM FAVOR DO SENHOR
	150.	IGNORÂNCIA DOS FARISEUS
	151.	MORAL TEMPLÁRIA. OS MILAGRES DE MOYSÉS SOB ELUCIDAÇÃO FARISAICA
	152.	PROSSEGUIMENTO DA EXPLICAÇÃO DOS MILAGRES NO VELHO TESTAMENTO
	153.	FILOSOFIA NATURALISTA DO FARISEU
	154.	CIRENIUS INDICA OS MILAGRES DO SENHOR
	155.	OS FARISEUS SÃO ESCLARECIDOS POR UM MILAGRE
	156.	O FARISEU DUVIDA DA EXISTÊNCIA DE DEUS
	157.	A TERRA, ESCOLA DE PROVAÇÃO PARA OS FILHOS DE DEUS
	158.	A MISÉRIA COMO MEIO DE EDUCAÇÃO
	159.	A ATIVIDADE JUSTIFICADA
	160.	O CONQUISTADOR DO RENASCIMENTO POR EGOÍSMO
	161.	IMPRESSÃO DOS MILAGRES DO SENHOR
	162.	CIRENIUS REVELA O PARECER DO FARISEU
	163.	FÉ MATERIALISTA DO CHEFE FARISEU
	164.	FILOSOFIA DO FARISEU
	165.	MARCUS FALA ACERCA DA FÉ E DA DESCRENÇA
	166.	CONVERSÃO DOS FARISEUS
	167.	HORA DE DESPEDIDA EM CASA DE MARCUS
	168.	AVAREZA E ECONOMIA
	169.	PROMESSA PARA OS NECESSITADOS
	170.	EXCESSO DE ZELO DE PEDRO ACERCA DO SENHOR
	171.	NATUREZA DE SATANÁS E DA MATÉRIA
	172.	O SENHOR E OS DISCÍPULOS NA ALDEIA DE PESCADORES, PERTO DE CESAREIA
	173.	ESTOICISMO DOS HABITANTES DA ALDEIA
	174.	A FÉ CRIADORA DE MILAGRES
	175.	FILOSOFIA DE AZIONA
	176.	JOÃO REVELA A VIDA DE AZIONA
	177.	A FÉ VERDADEIRA E VIVA
	178.	CAMINHO PARA A VERDADEIRA FÉ
	179.	O SONHO DE HIRAM
	180.	VISÃO DA ALMA DURANTE O SONHO
	181.	PRINCÍPIOS ESTOICOS DE HIRAM
	182.	FORÇA CRIADORA DA ALMA DURANTE O SONHO
	183.	EXPERIÊNCIAS MÁGICAS DE HIRAM
	184.	PRÉ E POSTERIOR EXISTÊNCIA DA ALMA
	185.	REFLEXÕES CONTRA A VIDA ETERNA DA ALMA
	186.	INFINITO, ETERNIDADE E BEM-AVENTURANÇA
	187.	TRÊS OBJEÇÕES CONTRA A EXISTÊNCIA APÓS A MORTE
	188.	NECESSÁRIA DIVERSIDADE DOS SERES E CONDIÇÕES NA TERRA
	189.	A QUESTÃO MESSIÂNICA
	190.	JOÃO RECEIA A INTELIGÊNCIA DE HIRAM
	191.	O FOGO MILAGROSO DE JOÃO
	192.	A CEIA MILAGROSA
	193.	O NAVIO COM OS ESBIRROS
	194.	O DESTINO DOS MALFEITORES É CONSUMADO
	195.	HISTÓRIA DOS AGUAZIS
	196.	COBIÇA DE JUDAS. O BENEFÍCIO DO REPOUSO EM ESPREGUIÇADEIRAS
	197.	OS PRIMEIROS HOMENS SOBRE A TERRA
	198.	OS SERES PRIMITIVOS DA TERRA
	199.	DIVERSIDADE DOS MUNDOS
	200.	DIFERENÇA DAS CRIATURAS DA TERRA E DOS OUTROS MUNDOS
	201.	PESQUISANDO SATURNO
	202.	A VINDA DO MESSIAS
	203.	CONCEITO DE HIRAM QUANTO AO MESSIAS
	204.	MESSIAS E SALVAÇÃO
	205.	EXPLICAÇÃO DO PROBLEMA MESSIÂNICO
	206.	HIRAM DÁ TESTEMUNHO DE JESUS
	207.	APRESAMENTO DO NAVIO. CURIOSIDADE DOS HABITANTES
	208.	PREPARATIVOS PARA A REFEIÇÃO
	209.	AZIONA E HIRAM EM PALESTRA COM OS VIZINHOS
	210.	EPIPHÂNIO, O FILÓSOFO
	211.	O HOMEM COMO SER INDESTRUTÍVEL
	212.	DÚVIDAS DE EPIPHÂNIO
	213.	A NECESSIDADE DA FÉ VERDADEIRA
	214.	CRENDICE E SUPERSTIÇÃO
	215.	A MISSÃO DO SENHOR. RECEIO DE EPIPHÂNIO QUANTO À COMPREENSÃO HUMANA ACERCA DE SUA DOUTRINA
	216.	A FORÇA PODEROSA DO VERBO. MELHOR É ENSINAR DO QUE FAZER MILAGRES
	217.	A MILAGROSA TRANSFORMAÇÃO DA ZONA. VONTADE LIVRE E ACEITAÇÃO DA VONTADE DIVINA
	218.	IMPORTÂNCIA DA TRANQUILIDADE PSÍQUICA
	219.	CORAGEM DE EPIPHÂNIO
	220.	FINALIDADE DA CRUCIFICAÇÃO DO SENHOR
	221.	PROPOSTAS DE EPIPHÂNIO PARA EVITAR A MORTE DO SENHOR
	222.	ÊXTASE DOS DISCÍPULOS DIANTE DA ZONA MUDADA. O JEJUM
	223.	APROXIMAÇÃO DE NAVIOS ESTRANHOS
	224.	A VIDA DA ALMA APÓS A MORTE
	225.	FILHOS DE DEUS (DO ALTO) E FILHOS DO MUNDO (DE BAIXO)
	226.	A VIDA DOS MATERIALISTAS NO ALÉM
	227.	NULIDADE DUMA FORÇA SEM RESISTÊNCIA
	228.	O POLO OPOSTO DE DEUS
	229.	OS DOIS POLOS DA VIDA
	230.	CAMINHO DA SALVAÇÃO
	231.	QUAL SERÁ A SALVAÇÃO DOS IGNORANTES?
	232.	CONDUTAS NO ALÉM E REENCARNAÇÃO
	233.	SURGIR E DESAPARECER DAS CRIAÇÕES MATERIAIS
	234.	A TRANSFIGURAÇÃO DO SENHOR NO MONTE TABOR
	235.	O SENHOR PALESTRA COM MOYSÉS E ELIAS
	236.	OS TRÊS DISCÍPULOS EM PALESTRA COM OS ESPÍRITOS
	237.	AS DIVERSAS ENCARNAÇÕES DE JOÃO BAPTISTA
	238.	A RESSURREIÇÃO DA CARNE
	239.	O BENEFÍCIO DA PARCIMÔNIA. O PREPARO DA CARNE DE ANIMAIS IMPUROS
	240.	A CURA DE UM MENINO OBSEDADO
	241.	PERMANÊNCIA DO SENHOR EM JESAÍRA E NA CABANA DE PEDRO PERTO DE CAPERNAUM
	242.	O SENHOR FALA ACERCA DO SEU FUTURO SOFRIMENTO
	243.	PEDRO E O PUBLICANO
	244.	O MAIOR NO REINO DO CÉU. OS TROPEÇOS
	245.	EXPLICAÇÃO DOS QUADROS ACIMA
	246.	AS CRIANÇAS COMO EXEMPLO PARA OS DISCÍPULOS. DEUS E HOMEM NO SENHOR.
	247.	O SEGREDO DO GÓLGOTHA
	248.	O PERDÃO
	249.	PARÁBOLA DO CREDOR INCOMPASSIVO
	250.	A NECESSIDADE DE CONDENAÇÕES TERRENAS. MOTIVO DOS CRIMES E SUA PREVENÇÃO
	251.	UMA ONDA DE GAFANHOTOS
	252.	TRAVESSIA DO SENHOR E DOS SEUS À MARGEM OPOSTA
	253.	A CURA DE UM CEGO DE NASCENÇA E DE OUTROS
	254.	O SENHOR E OS SEUS NA HOSPEDARIA DO GREGO. A VERDADE LIBERTA
	255.	A PROIBIÇÃO DO DIVÓRCIO
	256.	EXCEÇÕES EM ASSUNTOS MATRIMONIAIS
	257.	O SENHOR ABENÇOA AS CRIANÇAS
	258.	O JOVEM RICO
	259.	O PRÊMIO NO REINO CELESTE
	260.	O SENHOR VISITA UM LUGAREJO NAS MONTANHAS
	261.	EM CASA DO CHEFE DA COMUNIDADE. O VINHO MILAGROSO
	262.	CURA DA FILHA ALEIJADA DO TAVERNEIRO
	263.	BARNABÉ SE RECORDA DO MENINO JESUS NO TEMPLO
	264.	A SANTIFICAÇÃO DO SÁBADO
	265.	ELISA DÁ TESTEMUNHO DO SENHOR
	266.	A VISÃO ESPIRITUAL
	267.	CORRESPONDÊNCIA ENTRE MATÉRIA E ESPÍRITO
	268.	CURA DUM ENVENENADO POR COBRA. O VINHO MILAGROSO
	269.	O BOM CAMINHO E O BOM SAL
	270.	A ROCHA DE SAL. A CEIA ABENÇOADA
	271.	MODÉSTIA, MEIGUICE E HUMILDADE. A JUSTA MEDIDA
	272.	INTERPRETAÇÃO DA LINGUAGEM DOS PROFETAS
	273.	A COBIÇA DE JUDAS
	274.	OS ESSÊNIOS E SEUS MILAGRES
	275.	OBSERVANDO O MUNDO ESTELAR
	276.	O SENHOR SE DESPEDE DA ALDEIA NA MONTANHA

